



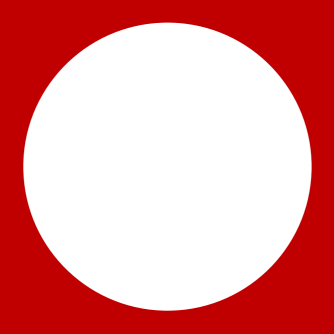
آرشیـو تـرجـمـه و تـألـیـفهـای سـال ۱٤٠٢





# زنده باد اندیشه صدر مائو!

آرشيو ترجمه و تأليف هاي سال ١٤٠٢ در كانال زَنجره

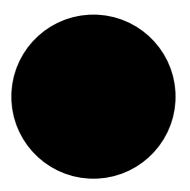


# فِهرست

| يدئولوژي جوچه در كرهي شمالي: كمونيسم بومي يا تفكر سنتي؟     | ٨   |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| ىيراث توماس سانكارا: تجربهاي انقلابي                        | Y 0 |
| دربارهٔ جهش بزرگ به پیش                                     | ٥٣  |
| مائوئیسم و چرخشی در نقد ادبیِ مارکسیستی                     | ٦.  |
| ما در آغازی نو از تفکر مارکسیستی هستیم: گفتگویی با آلن بدیو | ٧٠  |
| عشق و سرمستی: انکاریهای بر حق تنبلی                         | ٨٤  |
| سه اثر دو نامه                                              | ۹١  |
| خودکشی خانم چائو                                            | 110 |
| حقوق بشر و انقلاب پرولتری                                   | 172 |
| دربارهٔ تحول انقلابی در اپرای پکن                           | ١٤٨ |
| پال: تاکتیکهای مبارزه یا سازش؟                              | 107 |
| لم فقط ماركسيسم لنينيسم به ضميمهٔ انديشهٔ مائو نيست         | 177 |
| دستاوردهای انقلاب اکتبر برای زنان غرب چه بوده است؟          | ۱۷۲ |
| ُنچه مارکس از کمون پاریس آموخت                              | 177 |



فلسفهی مارکسیستی بر آن است که مهمترین مسئله برای این که بتوان جهان را توضیح داد، شناخت قانونمندیهای جهان عینی نیست، بلکه استفاده از علم به این قانونمندیها برای تغییر آگاهانهی جهان است.



## ایدئولوژی جوچه در کرهی شمالی: كمونيسمِ بومي يا تفكر سنتي؟ سرگِئی او. کور پائف ً

#### مقدمه

حمهوري دموکراتيک خلق کره (DPRK) معمولاً يک کشور کمونيستي يا سوسياليستي معرفی می گردد که توسط یک نوع رژیم استالینی اداره می شود. این تصور منجر به یک دیدگاه افسانه ای از کره شمالی شده است، دیدگاهی مشترک میان گستره ی زیادی از افراد خارجی. تبلیغات کره شمالی تصویر اساطیری بسیار متفاوتی از این کشور، از بهشت زیبای کارگران به تصویر می کشد. این دیدگاه های اسطوره ای متقابل، ارزیابی واقع بینانه از وضعیت واقعی کره شمالی را برای ناظران دشوار می کند.

آیا روش هایی وجود دارند که بتوانند به ارائه درک واقعی تر از کره شمالی کمک کنند؟ البته که چنین است. یکی از این روش ها، تحلیل چند بعدی اسناد رسمی ست. ماهیت این روش مقایسه ویژگی ها و محتوای زبانی یک متن با متون مشابهی است که قبلاً منتشر شده، (بعد زماني) و يا مقايسه با متونى كه كدهاى فرهنگى نزديك به متن انتخابی را دارند (بعد فرهنگی). کتابها و مقالات رسمی منتشر شده در کره شمالی

۲ سرگئی او. کوربانوف استاد و رئیس گروه مطالعات کره در دانشگاه سن پترزبورگ روسیه است. پروفسور كوربانوف نويسنده هفت كتاب و بيش از صد مقاله در مورد تاريخ و سياست كره است. او همچنين اولين ترجمه روسی کتاب فرزندسالاری را منتشر کرده است.

درباره ایدئولوژیِ اصلی کره شمالی (جوچه) یکی از بهترین منابع اولیه برای تحلیل متنی سیاست کره شمالی است.

در آغاز دهه ۲۰۰۰، به ویژه پس از اجلاس سران پیونگ یانگ، ۱۳ تا ۱۵ ژوئن ۲۰۰۰ با حضور کیم دائه جونگ، رئیس جمهور کره جنوبی و کیم جونگ ایل، رهبر کره شمالی، به نظر می رسید که چشم انداز یک کره متحد، بیش از هر وقت دیگری، از زمانی که جنگ کره با توافق دو طرف در ۲۷ ژوئیه ۱۹۵۳ آتش بس اعلام شد، قابل دسترسی باشد. هفده سال پس از این اجلاس تاریخی، و پس از انتخاب مون جائه این به عنوان رئیس جمهور کره جنوبی در ماه می ۲۰۱۷، و نشست سنگاپور بین دونالد ترامپ رئیس جمهور ایالات متحده و کیم جونگ اون رهبر کره شمالی در ژوئن ترامپ رئیس جمهور ایالات متحده و کیم جونگ اون رهبر کره شمالی در ژوئن سوال منتهی می شود: آیا نقاط مشترکی بین جمهوری کره (ROK) و کره شمالی (DPRK) از نظر ساختار اجتماعی، اقتصاد، فلسفه سیاسی و فرهنگ وجود دارد که به روند اتحاد مجدد کمک کند؟

پاسخ کوتاه این است که نکات مشترکی وجود دارد. دو کره قبل از سال ۱۹٤٥ تاریخ مشترکی داشتند. شهروندان این دو کشور شیوه های فرهنگی، یک زبان و تجربیات شخصی و خانوادگی از اشغال و جنگ استعماری را پشت سر گذاشته اند.

اما تفاوت های ایدئولوژیک، اجتماعی و اقتصادی قابل توجهی که بین کره شمالی و جنوبی وجود دارد، مانع اصلی پیشرفت روابط بین دو کره است: یک جمهوری دموکراتیک در مقابل یک کشور ظاهراً کمونیست. در واقع، ضد کمونیسم یکی از پایه های ایدئولوژیک کره جنوبی است و جنبه مهم هویت کره جنوبی باقی می ماند. این منجر به این سوال می شود: کره شمالی تا چه حد یک دولت کمونیستی است؟

در دهه های اول پس از تشکیل کره شمالی، کمونیسم به عنوان ایدئولوژی سیاسی کره شمالی در پیش زمینه قرار گرفت. با این حال، از زمان تصویب قانون اساسی ۱۹۷۲، اصطلاح «کمونیسم» به ندرت در کره شمالی استفاده شده است. در واقع، پس از

فروپاشی اتحاد جماهیر شوروی در دسامبر ۱۹۹۲، این اصطلاح به طور کامل از متون رسمی کره شمالی ناپدید و «سوسیالیسم» جایگزین آن شد. در سالهای اخیر، «سوسیالیسم» نیز در نشریات رسمی کمتر مورد توجه قرار گرفته است. آن چه به عنوان پایه و اساس ایدئولوژی کره شمالی از دوران «توسعه سوسیالیستی» باقی مانده است، چیزی ست به نام جوچه.

اکثر ناظران خارجی (از جمله محققان کره جنوبی) جوچه را تفسیر کره شمالی از کمونیسم، سوسیالیسم یا هر دو می دانند. این فرض، با توجه به ماده چهار قانون اساسی ۱۹۷۲ کره شمالی معتبر است: «کره شمالی در فعالیت خود با ایده های جوچه حزب کارگران کره هدایت می شود، که در آن، مارکسیسم-لنینیسم کاربرد خلاقانه خود را در کشور ما واقعاً پیدا می کند. » آبا این حال، اخیراً، دولت کره شمالی هرگونه رابطه بین جوچه و مارکسیسم، کمونیسم یا سوسیالیسم را رد کرده است. به عنوان مثال، ماده سه قانون اساسی ۲۰۱۲ کره شمالی می گوید: «جمهوری دموکراتیک خلق کره در فعالیت های خود با ایده جوچه و ایده سونگون هدایت می شود، یک جهان بینی مردم محور، یک ایدئولوژی انقلابی برای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی برای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی برای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی برای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی برای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی برای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی درای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی درای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهدئولوژی انقلابی برای دستیابی به استقلال توده های مردم. » ناهد ناور به ناهد به ناور به ناو

این تغییر ایدئولوژیک کاملا قابل درک است. کره شمالی کشوری با تاریخ طولانی است که قدمت آن به هزاره سوم پیش از میلاد می رسد. فرهنگ کره ای، مانند هر فرهنگی، در چارچوب تاریخی خود توسعه یافته است. پس، این موردی است که در آن یک ایدئولوژی خارجی (کمونیسم) در یک منظر فرهنگی موجود قرار گرفته و دگرگون

" قانون اساسی سوسیالیستی جمهوری دموکراتیک خلق کره ۱۹۷۵.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> قانون اساسی سوسیالیستی جمهوری دموکراتیک خلق کره ۲۰۱۷ ، 3. نسخه کره ای این عبارت به شرح 조선 민주 주의 인민공화국 은 중심 의 세계관 이며 인민대중 زیر است: 선군 사상을 자기 ،자주성 을 실현 하기 위한 위한 주체사상 주체사상 주체사상 (مجموعه قانون جمهوری دموکراتیک خلق کره ۲۰۱۲ ،

شده است. نتیجه حاصل از آن، نه کمونیسم و سوسیالیسم، بلکه چیزی به نام «جوچه» است.

## تاريخچه مختصر جوچه

ترجمه جوچه به انگلیسی آسان نیست. لغت نامه های کره ای-انگلیسی آن را «هدف اصلی؛ نهاد؛ بدنه اصلی.» ترجمه کرده اند. اما ترجمه دو نویسهی چینی مورد استفاده برای جوچه (主體) معنای متفاوتی را ارائه می دهد. نویسه اول (ju) غنوان «مالک، ارباب» و نویسه دوم (che) 體界 معنای «جسم، جوهر، طبیعت» ترجمه می شود. این ترجمه به اصل فلسفی اولیه جوچه که در این عبارت کره ای بیان شده، بیشتر وفادار است: « انسان مالک همه چیز است و همه چیز را تعیین میکند.»

### (사람은 모든 것의 주인이며 모든 것을 결을 결은)

کره شمالی، جوچه نه به عنوان شکلی کمونیسم، بلکه به عنوان جنبه ای از کیم ایل سونگیسم در نظر گرفته می شود. آ اما ذکر این نکته ضروری است که کیم ایل سونگ، بنیانگذار کره شمالی، این اصطلاح را اختراع نکرده. این کلمه در عوض، در زبان کره ای تاریخچه ای طولانی دارد که معمولاً آن را «هدف اصلی» ترجمه می کنند.  $^{V}$  علاوه بر این، اصطلاح جوچه مختص کره شمالی نیست. در واقع، در طول سلطنت پارک چونگ هی در کره جنوبی (۱۹۲۳–۱۹۷۹)، جوچه به عنوان بخشی از ایدئولوژی کره جنوبی، به ویژه در دوره دیکتاتوری یوسین  $^{\Lambda}$ ، که در  $^{V}$  اکتبر  $^{V}$  آغاز شد، خدمت کرد. در این زمان رئیس جمهور پارک «مجمع ملی جوچه برای اتحاد» را به عنوان یک

<sup>°</sup> فرهنگ لغت ضروری کره ای-انگلیسی مینجونگ سِئوریم ۱۹۹۰، ص. ۱۲۰۷.

ت قانون اساسی سوسیالیستی جمهوری دموکراتیک خلق کره ۲۰۱۷، ۱.

۷ فرهنگ لغت بزرگ زبان کره ای ۱۹۹۲، جلد ۳، ص. ۳۸۱۰.

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> يوسين به معناي اصلاحات است.

ارگان رسمی دولتی تأسیس کرد. <sup>۹</sup> علاوه بر این مکان سیاسی در کره جنوبی، جوچه بخش مهمی از دین جدید کره ا،ی چِئون-دوگی-یو («طریقت بهشت»، **천도교**, بخش مهمی از دین جدید کره ا،ی چِئون-دوگی-یو («طریقت بهشت» **天道教**) است.

در شمال، موضع رسمی کره شمالی در دهه ۱۹۸۰ این بود که رفیق کیم ایل سونگ، ایدئولوژی جوچهِ خود را در سال ۱۹۳۰ زمانی که در کالون چین بود به وجود آورد. در دهه ۱۹۹۰، دولت کره شمالی این افسانه را اصلاح کرد و گفت جوچه با تأسیس «اتحادیه سرنگونی امیریالیسم» در ۱۷ اکتبر ۱۹۲٦ به وحود آمد. ۱ محققان خارحی در این نکته تفاهم دارند که که جوچه برای اولین بار در دهه ۱۹۵۰ به عنوان یک ایدئولوژی سیاسی در کره شمالی ظاهر شد. در آن زمان بود که به دنبال توقف خصومت ها در شبه جزیره کره، روابط کره شمالی با اتحاد جماهیر شوروی بدتر شد و به دنبال آن روابط با چین در دهه ۱۹۲۰ به هم ریخت. با توجه به این وضعیت ژئو پلیتیکی افزایش انزوا، کاملاً منطقی بود که دولت کره شمالی یک ایدئولوژی بومی را برای توجیه مسیر مستقل خود به سمت توسعه اقتصادی، دفاع ملی و فرهنگ ترویج کند. متعاقباً، ناسیونالیسم کره ای یا همان جوچه در دهه ۱۹۷۰ به وجود آمد و شکل گیری جوچه در دهه های ۱۹۸۰ و ۱۹۹۰ تکمیل شد. در این دوره اخیر، کتاب ها و مقالات زیادی از کیم جونگ ایل، جانشین پدرش کیم ایل سونگ، درباره جوچه منتشر شده است. علاوه بر این، فرویاشی بلوک سوسیالیستی در دهه ۱۹۹۰ منجر به حذف بسیاری از عناصر مارکسیستی از حوچه شد. به عنوان مثال، پس از مرگش در سال ١٩٩٤، كيم ايل سونگ توسط دولت به شخصيتي خداگونه تبديل شد؛ كسي كه عناصر مذهبی را به جوچه اضافه کرد. (تصویر ۱)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>۹</sup> ترجمه رسمی انگلیسیِ نام این ارگان دولتی، کلمه ی جوچه را در خود ندارد. معمولاً به عنوان «مستقل» ترجمه می شود. این مجمع تا ۲ مهر ۱۹۸۰ وجود داشت.

۱۰ مقاله ای در مورد تاریخ کره. کتاب دوم ۱۹۹۰، ۱۲۰.



(تصویر ۱): یادبودی در محوطه دانشگاه کیم ایل سونگ در پیونگ یانگ، کره شمالی، ۲۰۱۸. روی کتیبه نوشته شده است: فرهنگ، از مقررات جوچه پیروی می کنند!» عکاس: سرگنی کوربانوف.

در آغاز قرن بیست و یکم، چالش های داخلی و خارجی باعث شد کیم جونگ ایل به ایدئولوژی جوچه چیز هایی بیفزاید. او این اضافات را «ایدههایی برای ساختن کشور بزرگ سوسیالیستی قدرتمند و شکوفا» نامید (گان سونگ دائه گوک **강성대국 건설사상**). به گفته کره شمالی، این ایده های اضافی مرحله جدیدی در «توسعه کار بزرگ سوسیالیسم جوچه محور» بود که توسط کیم ایل سونگ آغاز شد. ایدئولوژی گانسونگ دائه گوکِ کیم جونگ ایل شامل عناصر اصلی جوچه بود. این اضافات به طور عمومی توسط کیم جونگ ایل به عنوان «کمکی ابدی» به ایدئولوژی پدرش توصیف شد. با این حال، پس از بحران هسته ای سال ۲۰۰۳، کره شمالی، گان سونگو دائه گوک را به نفع تأکید بر اولویت ارتش یا سونگون («اول ارتش») کنار گذاشت. دولت گفت سونگون با فعالیت های ضد ژاپنی کیم ایل سونگ

در طول جنگ جهانی دوم مرتبط است. این حرف، به دولت این امکان را داد تا جوچه را به عنوان پایه ایدنولوژیکی اصلی کره شمالی حفظ کند. علاوه بر این، کیم ایل سونگ، به همراه پسرش کیم جونگ ایل، به عنوان رهبران ابدی جمهوری خلق کره، همان طور که در قانون اساسی اخیر این کشور نشان داده شده است، شناخته شدند: «... از رفقای بزرگ کیم ایل سونگ و کیم جونگ ایل به عنوان رهبران ابدی جوچه کره حمایت کنید.» ۱۱

## چئون دوگی-یو و جوچه

هنگامی که دینِ چنون دوگیو برای اولین بار در نیمه دوم قرن نوزدهم ظهور کرد، آن را دونگاک (東學؛ 《آموزش شرقی》) نامیدند. دونگاک از بیشترِ عناصر تفکر سنتی کره تشکیل شده بود. این نام در سال ۱۹۰۵ توسط سومین پدرسالار کره، سون بیونگ هی، به چئون دوگیو تغییر یافت. چئون دوگیو تنها دینی است که در طول تاریخ کره شمالی به طور مداوم به حیات خود ادامه داده است. علاوه بر این، از اواسط دهه ۱۹۹۰، چئون دوگیو به عنوان یک سازمان دولتی رسمیت یافت و نمایندگان آن در مقبره دانگون- دوگیو به عنوان یک سازمان دولتی رسمیت یافت و نمایندگان آن در مقبره دانگون- بنیانگذار افسانه ای ملت کره، حیواناتی را قربانی کردند. در پایان قرن بیستم، مبادلات بین نمایندگان چئون دوگیوِ کره جنوبی و کره شمالی عادی شد. دلیل این که مقامات کره شمالی از این ایدئولوژی حمایت می کنند را می توان در ماهیت ایده های آن یافت که بسیار شبیه به ایده های جوچه هستند، به ویژه در شکل دهه ۱۹۸۰–۱۹۹۰ آن. اولین و مهمترین شباهت این دو در نقش جهانی انسان است. در ایدئولوژی جوچه، انسان ها در مرکز جهان هستند. آن ها به عنوان فعال ترین موجودات زنده، جهان را به شیوه ای انقلابی بر اساس نیاز خود تغییر می دهند. در نسخهِ دانگاکِ چئون دوگیو، شیوه ای انقلابی بر اساس نیاز خود تغییر می دهند. در نسخهِ دانگاکِ چئون دوگیو، شیوه ای انقلابی بر اساس نیاز خود تغییر می دهند. در نسخهِ دانگاکِ چئون دوگیو، گانه بیه اوک (開闢، «گشودن در های آسمان و زمین») این موضوع از اهمیت

۱۱ قانون اساسی سوسیالیستی جمهوری دموکراتیک خلق کره. ۲۰۱۷، ۳.

زیادی برخوردار بود. «گشودن آسمان و زمین» را می توان به معنای نوعی تغییر انقلابی استنباط کرد، زیرا برای تغییر جامعه لازم است که کل هستی تغییر کند. اما «گشودن آسمان و زمین» به طور خودکار اتفاق نمی افتد. این امر مستلزم تلاش و قدرت انسان است. به عبارت دیگر، گائه بیه اوک انسان ها را در مرکز جهان قرار می دهد، درست مانند جوچه. چئون دوگیو همچنین انسان ها را مرکز عالم قرار می دهد. این کار در عبارت به معنای این نانه چون (人乃天، «انسان بهشت است») است. ۱ آخرین قانون اساسی کره شمالی که در سال ۱۹۹۸ به تصویب رسید و در سال های ۲۰۱۹، قانون اساسی کره شمالی که در سال ۱۹۹۸ به تصویب رسید و در سال های ۲۰۱۹ خود از شعار آی مین وی چون (民為天) مردم را بهشت بدانیم.) پیروی می کرد. ۱۳ واضح است که این سخن کیم ایل سونگ، همان تعبیر چئون دوگیو از انسان است.

دومین شباهت بین جوچه و چنون دوگیو، شیوه های آنان در توجه به وظیفه توسعه اجتماعی است. در چنون دوگیو، توسعه اجتماعی به معنای ساختن «بهشت روی زمین» (地上天國) است. ۱۴ به همین ترتیب، دولت کره شمالی هدف خود را ساختن یک جامعه کامل اعلام می کند. این وضعیت از آینده اغلب توسط منابع رسمی «بهشت» (락원) نامیده می شود. به عنوان مثال، نسخه اولیه جوچه در دهه ۲۰۰۰، (کشور بزرگ قدرتمند و شکوفا)، اعلام کرد که جوچه منجر به ساختن «بهشت روی زمین» (지상락원) در سرزمین کره خواهد شد. ۱۰

۱۲ مراسم و تشریفات ادیان کره ای ۱۹۹۳، ۳۰۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳</sup> ترجمه رسمی انگلیسی این اصل، کلمه بهشت را نمی آورد: «مردم خدای من هستند» (به قانون اساسی سوسیالیستی جمهوری دموکراتیک خلق کره ۲۰۱۷ مراجعه کنید). برای اولین بار این شعار («مردم را بهشت بدانیم») در مقدمه قانون اساسی جمهوری خلق کره در نسخه ۱۹۹۸ ظاهر شد (خبرگزاری مرکزی کره، ۲۰۱۱).

۱۴ مراسم و تشریفات ادیان کره ای ۱۹۹۲، ۳۱۰.

۱۵ ایده هایی برای ساختن کشور بزرگ سوسیالیستی قدرتمند و شکوفا ۲۰۰۰، ۲۰.

سومین نقطه شباهت بین جوچه و چئون دوگیو، برداشت مشترک از اهمیت جهانی خودشان است. این ایدئولوژی اعلام می کند که جوچه نقشه واقعی برای خوشبختی انسان است و بنابراین باید در سراسر جهان گسترش یابد. به طور مشابه، چئون دوگیو از مومنان خود می خواهد که در «گسترش فضیلتِ» الهیات خود در سراسر جهان (徳天下 شرکت کنند تا مردم در همه جا بتوانند به حقیقت خدای بهشتی گیری زمان یافت می شود. از ۸ جولای ۱۹۹۷، کره شمالی از تقویم جوچه استفاده گیری زمان یافت می شود. از ۸ جولای ۱۹۹۷، کره شمالی از تقویم جوچه استفاده کرده است. از نظر زمانی، اولین سالِ کره شمالی، در سال ۱۹۱۲، سال تولد کیم ایل سونگ آغاز می شود. بنابراین، سال ۲۰۲۲ صد و یازدهمین سال در تقویم جوچه است. چئون دوگیو نیز، مانند بسیاری دیگر از ادیان جدید کره ای، تقویم خاص خود را نیز دارد. ۱۲

آخرین و شگفتانگیزترین پیوند بین جوچه و چئون دوگیو که در کره جنوبی رواج دارد، گنجاندن «ایدههای جوچه» (주材사상) در آن، توسط کره جنوبی ست. بر اساس الهیات چئون دوگیو در کره جنوبی، جوچه آخرین و بالاترین مرحله و نظریه است. مرحله ای بالاتر از سرمایه داری و کمونیسم. این همان ادعای کره شمالی است که جوچه بالاترین مرحله «توسعه خلاق» در اندیشه بشری است. حتا یک مقایسه سطحی از ایدئولوژی جوچه در کره شمالی و مفاهیم جوچه در کره جنوبی، چندین شاهت کلیدی را نشان می دهد:

ا. هر دو ایده جوچه کره شمالی و کره جنوبی بر ضرورت استقلال و دفاع ملی
 ゴکید دارند (**자위**, 自衛).

۱۲ مراسم و تشریفات ادیان کره ای ۱۹۹۲، ۳۱۱.

٧ به عنوان مثال مي توان به اديان جئونگ ساندو (증산도) و دائه جونگ گيو (대종교) اشاره كرد.

- ۲. جوچه کره شمالی و جوچهِ چنون دوگیو هر دو بر ضرورت استقلال اقتصادی تاکید دارند (**直立經濟**).
- ۳. اتحاد مسالمت آمیز و مستقل شبه جزیره کره، هم در ایدئولوژی جوچه کره شمالی و هم در چئون دوگیو کره جنوبی امری ضروری است.
- دانگون، بنیانگذار اسطورهای ملت و دولت کره، جنبه بنیادیِ ایدههای جوچه چئون دوگیو کره جنوبی است، درست مانند شمال.

در سال ۱۹۹۳ باستان شناسان کره شمالی ادعا کردند مقبره دانگون را کشف، و بازسازی کرده اند. مقامات کره شمالی اکنون در برابر این مقبره هر سال در ۳ اکتبر، روزی که گفته می شود در سال ۲۳۳۳ قبل از میلاد، ایالت گوجوسون توسط دانگون تأسیس شده است، حیوان قربانی می کنند.

اشتراکات بین ایدنولوژی جوچه در کره شمالی و دین جدید کره ای، به نمونه های بالا محدود نمی شود. سوال این است که آیا این شباهت تصادفی است یا افرادی که ایدنولوژی جوچه کره شمالی را توسعه داده اند، آگاهانه از برخی الگوهای چنون دوگیو پیروی کرده اند. بدیهی است که در حال حاضر نمی توان به این سوال پاسخ داد. اما نکته مهم این است که جوچه کره شمالی صرفاً یک شکل «کره ای شده» از ایدنولوژی کمونیستی نیست. کاملاً برعکس: این سیستمی از عقاید است که بسیاری از مؤلفههای ایدنولوژیک بومی سنتی را در خود جای داده.

## جوچه و آیین کنفوسیوس

محققانی از کره جنوبی که درمورد کره شمالی مطالعه کرده اند، بر این باورند که اقتصاد، فرهنگ و جامعه آن جا هنوز تا حد زیادی تحت تأثیر آیین کنفوسیوس است. چرا نباید با توجه به تأثیر کنفوسیوس در جنوب، آیین کنفوسیوس در شمالی نیز تأثیرگذار باقی نماند؟

در تحقیقات قبلی در مورد نقش فرزندسالاری در فرهنگ و جامعه کره، من پیوندهای متناظری را بین کتاب فرزندسالاری کنفوسیوس و کتاب ها و مقالاتی که درباره حویه منتشر شده در كره شمالي يافتم. اين ارتباطات نشان مي دهد كه ايدئولوژي جوچه كره شمالی شامل عناصر کلیدی تفکر کنفوسیوس است. اول از همه، و همان طور که در بالا ذكر شد، اصل فلسفى جوچه اين است كه «انسان مالك همه چيز است و همه 사람은 모든) «چيز را تعيين مي كند و به عبارتي انسان اشرف مخلوقات است اين اصل يا بيانيه كنفوسيوس در 것의 주인이며 모든 것을 결정한 مورد «حکومت خردمندانه» از کتاب فرزندسالاری مطابقت دارد که در آن او ادعا می کند که انسان «با ارزش ترین» موحود در آسمان و زمین است. ۱۸ حنبه مهم دیگر جوچه این است که چگونه رهبر را در شخصیت های کیم ایل سونگ، کیم جونگ ایل و کیم جونگ اون تئوریزه می کند، طوری که همه کره ای ها، آنان را اغلب «یدر» یا «والدين» (어버이) مي نامند. طبق باب «گسترش فضيلت» در كتاب فرزندسالاری، «تعلیم فرزندی، احترام به کسی است که یدر اهل عالم است». «یدر اهل عالم» در این جا به معنای بالاترین فرمانروا، امیراتور است. به طور مشابه، باب «مرد فاضل» (士章) احترام به يدر را با احترامي كه بايد به يك حاكم نشان داد مقاسه مركند. (아비 섬기기에 자뢰해야 님금을 섬기되 공경함이 한가지라). جوچه این ساختار خانوادهِ مانند جامعه را گسترش می دهد. به طوری که در آن رهبر به عنوان پدر، و حزب حاکم به عنوان مادر همه شهر وندان به تصویر کشیده می شود.

-

<sup>\*</sup> ترجمه جدید کتاب فرزندسالاری ۱۹۸۱، ص. ۸۸. نوشتار کره ای: 東地의 性에 사람이 貴. رجوع کنید به ترجمه کره ای و تفسیرهای کتاب تقوای فرزندی.

یکی دیگر از جنبه های مهم جوچه نیاز به وفاداری (충성하다) به رهبر و حزب است. همان طور که مشخص است، وفاداری به حاکم یکی از اصول اساسی آیین کنفوسیوس است. به عنوان مثال، کتاب فرزندسالاری مملو از جملات مربوط به وفاداری است، مانند «خدمت به حاکم یک نوع وفاداری است» (岩子と材) وفاداری است، مانند «خدمت به حاکم یک نوع وفاداری است» (岩子 성기면 충성이오 اینان است. بر اساس شامل اظهارات مهمی در مورد روابط مناسب بین بزرگسالان و جوانان است. بر اساس ایدئولوژی جوچه، یک جوان باید به سالمند خود احترام بگذارد و یک سالمند باید به عنوان یک رهبر از جوان مراقبت کند. روابط بین نوجوانان و بزرگان، در هر دو کتاب سخنان کنفوسیوس (論語) و منسیوس (孟子) مورد بحث قرار گرفته است. علاوه بر این، کتاب فرزندسالاری، این روابط را در فصل هایی درباره «شوالیهها» و «خدمت به یک حاکم» توضیح می دهد.



(تصویر ۲): «فرزند سالاری، برای کودکان» ورودیِ کاخِ کودکانِ مانگ یونگ دائه، پیونگ یانگ. عکاس: سِرگِئی کوربانوف

در نهایت، در روابط خانوادگی، بر اساس ایدئولوژی جوچه، عشقِ شخصی کمتر از رعایت قوانین اخلاقی اهمیت دارد. این منعکس کننده کتاب فرزند سالاری است، که در باب «بخش زنانه خانه» (置門章)، بر اهمیت رعایت قوانین در زندگی خانوادگی تاکید شده است. به همین ترتیب، باب «برتری و پستیِ فرزندسالاری» (愛劣章) بیان می کند که شخص فقط می تواند والدین خود را دوست داشته باشد. به عبارت دیگر، این دیدگاه، همه اشکال عشق، به غیر از عشق به والدین<sup>۱۹</sup> و به طور ضمنی، حاکمی که پدر همه است را رد می کند.

#### نتىجە

ایدنولوژی دولتی کره شمالی حاوی عناصر کلیدی، هم از آیین کنفوسیوس و هم مذهب چئون دوگیو است. این نشان می دهد که جوچه، برخلاف ارزش ها و هنجارهای سنتی کره نیست: بلکه در هسته خود آن است. علاوه بر این، جوچه بسیار منعطف است، همان طور که در واکنش نخبگان حاکم کره شمالی به تحولات سیاسی و چالش هایی که دولت های سوسیالیستی در اواخر دهه ۱۹۹۰ و اوایل دهه ۲۰۰۰ با آن مواجه بودند، مشاهده می شود. «ایده هایی برای ساختن یک کشور بزرگ سوسیالیستی، قدرتمند و شکوفا»، به عنوان توسعه جدیدی از ایده های جوچه کیم ایل سونگ ترویج می شود. علاوه بر این، به جای اینکه به عنوان جایگزینی برای جوچه در نظر گرفته شود، ادعا شد که این عقیده، وفاداری و فرزندسالاری کیم جونگ ایل به پدرش، کیم ایل سونگ را نشان می دهد. همچنین گویای این است که اصطلاح کره ای «وفاداری و فرزند سالاری» که توسط مقامات کره شمالی استفاده می شود، یک

\_

어버이를 사랑치: در کوه ای این است: ١٠٣٠ مرندسالاری ۱۰۳۰ در کوه ای این است: 아니하고 다른 사람 사랑하는 이를 닐오띘 다른 사람 사랑하는 이를 보오띘 다른 사람 사랑하는 이를 보오띘 낖앜德

عبارت كنفوسيوسى ست. وفادارى به حاكم و دولت، يا همان چانگ (杏)، و همچنين فرزند سالارى براى پيران، يا همان هيو (효)، جنبه هاى اساسى كنفوسيوسيسم هستند.

نمونه هایی که من در مورد آن ها صحبت کردم نشان می دهد که رهبری معاصر کره شمالی تا چه حد به دنبال بازگشت به ارزش های سنتی کره بوده است. تشخیص این تغییر برای کسانی که به دنبال درک کره شمالی هستند حیاتی است.

#### منابع

A Big Dictionary of the Korean Language. \٩٩٢. Volumes \- ٤ [우리말 큰 사전.권. \- ٤]. Seoul: Eomungak Publishing House.

An Essay on Korean History. Book II. 1990. [Очерк Корейской истории. Книга т]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Ceremonies and Rituals of Korean Religions. 1997. Ministry of Education and Sports [한국 종교의 의식과 예절. 문화체육부 편]. Seoul: Hwasan munhwa Publishing House.

Dangun - Ancestor of Korea. 1998. [Тангун - родоначальник Кореи]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Ideas for Constructing the Great Socialist Powerful and Flourishing Country.

7.... [사회주의 강성대국 건설사상]. Pyongyang: Social Sciences
Publishing House.

Jeong, Un-chae. 1990. The Juche Consciousness of the Independent Nation [정운채. 자주민의 주체의식]. Seoul: Publishing House of the Central Headquarters of Cheondogyo.

Kim, Jong-il. \٩AY. Juche Ideas [김정일. 주체사상에 대하여]. Pyongyang: Publishing House of the Korea Worker's Party.

Kim, Jong-il. ۱۹۸٦. Let's Raise Higher the Banner of Marxism-Leninism and Juche Ideas [Ким Чен Ир. Выше поднимем знамя марксизмаленинизма и идей чучхе]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Kim, Jong-il. NAAV. Some Questions of Education on Juche Ideas [Ким Чен Ир. О некоторых вопросах воспитания на идеях чучхе]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Kim, Jong-il. 19AA. To Establish Firmly the Juche System of the Perception of Revolution [Ким Чен Ир. Прочно установить чучхейскую систему взглядов на революцию]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Kim, Jong-il. 1949. Juche Ideas [Ким Чен Ир. Об идеях чучхе]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Kim, Jong-il. 1997. The Ruling Role of the Party [Ким Чен Ир. О повышении руководящей роли партии]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Kim, Jong-il. 1998. Socialism is Science [Ким Чен Ир. Социализм - это наука]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Korea. Brief Information. \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ [Корея. Краткие сведения]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Korean Central News Agency, DPRK. ٢٠١١. "Constitution of the DPRK, adopted on September o, 1994." Accessed February ۲, ٢٠١١: http://www.kcna.co.jp/itemY/1994/ 944-9/news+9/ +o.htm#11. Korean Central News Agency, DPRK. ٢٠١٨. "Commemorative Events for the Feast of Opening Heaven" [개천절기념행사 진행]. Accessed October ٤, ٢٠١٨: http://kcna.kp/kcna.user.article.

Korean Translation and Commentaries on the Book of Filial Piety. n.d. A Block-Print Edition Preserved at the Institute of Asian Studies, Dankook University [효경언해 단국대학교 동양학연구소 장본. 색인: 古 ١٤٧ 경 ٦٩٤ ㅎ]. Seoul.

Kurbanov, Sergei O. ۲۰۰۰. "The Korean 'New Religion' Jeungsando: A Brief Description of Its Main Ideas." In Proceedings of the Center for Korean Language and Culture, Volume A [Курбанов С.О. Корейская религия чынсандо. Краткое изложение основных идейных положений], ۲۱٦- ۲۳۹. St. Petersburg: St. Petersburg University Publishing House.

Kurbanov, Sergei O. Y···V. The Confucian Classic "Canon of Filial Piety" in a Korean Interpretation: A Korean Perception of the Universal Category of "Respect for Parents" [Курбанов С.О. Конфуцианский классический «Канон сыновней почтительности» в корейской трактовке. Корейское восприятие универсальной категории «почтительности к родителям]. St. Petersburg: St. Petersburg University Publishing House.

Kurbanov, Sergei O. ۲۰۱٦. Reflections on Historical Science and the Role of the Individual in History: Examples From the History of Korea [Курбанов С.О. Размышления об исторической науке и роли личности в истории. С примерами из истории Кореи]. St. Petersburg: Russian Christian Academy Publishing House.

Lankov, Andrey N. 1990. North Korea: Yesterday and Today [Ланьков А.Н. Северная Корея: Вчера и сегодня]. Moscow: Vostochnaya Literatura. Law of the Democratic People's Republic of Korea. Y・17. [조선민주주의인민공화국 법전]. Pyongyang: The Law Publishing House. Minjungseorim's Essential Korean-English Dictionary. 1991. Seoul: Minjungseorim.

Rim, Nam-su. 1979. The Great Man of the World [Рим Нам Су. Великий человек мира]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Seong Dong-ho, (trans.) ١٩٨٦. New Translation of the Book of Filial Piety [新譯孝經. 성동호譯解]. Seoul: Hongsin Munhwasa.

Socialist Constitution of the Democratic Peoples' Republic of Korea. 19ve. [Социалистическая конституция Корейской Народно-Демократической Республики]. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House. Socialist Constitution of the Democratic Peoples' Republic of Korea. Y.W. Pyongyang: Foreign Languages Publishing House.

Vorontsov, Alexander V. 199V. Republic of Korea: Socio-Economic Structure and Trade-Economic Relations with CIS [Воронцов А.В. Республика Корея. Социально-экономическая структура и торгово-экономические отношения с СНГ]. Moscow: Institute of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences.

Yonhap News. 1999. "Unification and Compatriots Abroad" [연합뉴스: 북한. 통일. 재외동포]. Seoul: Yonhap News.

Yoo, Tae-Soo. ١٩٩٥. "Filial Piety and Economic Development in the Confucian Cultural Milieu." In Filial Piety and Future Society [유태수. 유교 문화권에 있어서 효와 경제 발전 // 효 사상과 미래사회], ⴰ४১-০০০. Seoul: The Academy of Korean Studies.

## میراث توماس سانکارا: تجربهای انقلابی ارنست هارش<sup>۱۰</sup>

دو هفته قبل از پایان سال ۲۰۱۱، یک سال فوقالعاده پرتلاطم در زندگی سیاسی بورکینافاسو بود. جوانان خشمگین، جاده ای اصلی در محله زوگونا در اوگادوگو، پایتخت بورکینافاسو را تصرف کردند. آن ها یک بازی فوتبال را در خیابان انجام دادند تا نماد مخالفت با کار هتل سازی در زمینی باشد که از آن به عنوان زمین ورزشی استفاده می کردند: آخرین منطقه باز در زوگونا که قبلاً برای توسعه تجاری تصرف نشده بود. در حالی که ماشین ها برای پشتیبانی از آن ها ترافیک کرده بودند و پلیس ضد شورش در حال که ماشین ها برای پشتیبانی از آن ها ترافیک کرده بودند و پلیس ضد شورش در ان جمله: «malheur a` ceux qui ba îllonnent leur peuple» (وای بر کسانی که مردم خود را خفه می کنند). هیچ اشاره صریحی به توماس سانکارا، که چندین دهه قبل از آن برای محکوم کردن یک رژیم استبدادی به کار برده بود، وجود نداشت. با این حال، معترضان به خوبی میدانستند که اکثر بورکینابهها منشأ و اهمیت کلمات را درک می کنند. با حواله کردن این شعار به سمت مقامات شهرداری، جوانان احتمالن آن را به

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ارنست هارش که از دهه ۱۹۷۰ در مورد آفریقا تحقیق کرده و نوشته است، دارای مدرک دکترای جامعه شناسی از دانشکاه جدید تحقیقات اجتماعی در نیویورک است و در حال حاضر محقق ارشد وابسته به موسسه مطالعات آفریقا در دانشگاه کلمبیا، نیویورک است.

عنوان یک هشدار عمومی و همچنین یادآوری خاصی در نظر داشتند که در ابتدای سال ۱۹۸۶، در دوران ریاست جمهوری سانکارا، قرار بود میدانی برای جوانان در این مکان ساخته شود. پس از اینکه شهردار منطقه قول داد نیمی از زمین به یک مجموعه ورزشی جدید اختصاص یابد، معترضان با رفع محاصره موافقت کردند.

یک ربع قرن پس از ترور سانکارا، او همچنان حضور سیاسی قابل توجه ای در کشورش دارد. هر ۱۵ اکتبر، در سالگرد کودتای ۱۹۸۷ که منجر به مرگ او شد، ستایش کنندگان ش در کنار قبر او در اوگادوگو گرد هم می آیند تا قهر مان کشته شده خود را گرامی دارند. گاهی اوقات گردهمایی، مراسمی نسبتاً ساده و تقریباً آیینی است. با این حال، گاهی اوقات، آن ها ده ها هزار نفر را به خود جلب می کنند تا اعتراضی پرشور باشد علیه رژیم رئیس جمهور بلز کامپائوره، کاپیتان سابقی که در سال ۱۹۸۷ قدرت را به دست گرفت. در حالی که سخنرانان معمولاً چهره های مخالف یا رفقای سابق سانکارا هستند، بسیاری از شرکت کنندگان، جوانانی هستند که تجربه ی زندگی در دوران سانکارا را نداشته اند. فراتر از مرزهای خود بورکینافاسو – در سایر کشورهای آفریقا، اروپا و آمریکا – روشنفکران رادیکال و فعالان جوان نیز گهگاه گرد هم می آیند

در حالی که نام بردن از سانکارا برای سالها پس از مرگ او عملاً در بورکینافاسو تابو بود، نام او دوباره وارد جریان اصلی این کشور شد. در سال ۲۰۰۰ او رسما بازپروری، و به عنوان قهرمان ملی معرفی شد. حتا قبل تر، از زمان احیای نظام چند حزبی در دهه ۱۹۹۰، احزاب مختلفی که خود را «سانکاریست» می نامند، در انتخابات ها نامزدهای خود را معرفی و از سال ۲۰۰۲، حدود نیمی از نمایندگان مجلس ملی را تصاحب کرده اند. در انتخابات ریاست جمهوری سال ۲۰۰۵، رئیسِ بزرگترین حزب سانکاریست، بننده سانکارا، وکیل حقوق کارگران (هیچ نسبتی با رئیس جمهور فقید نداشت)، در رتبه دوم قرار گرفت. در نظرسنجی ریاست جمهوری سال ۲۰۱۰، او با کمی اختلاف آرا، سوم شد. تأثیر انتخاباتی این احزاب سانکاریست که مجموعاً به

کمتر از ۱۰ درصد در رای گیری می رسند- به دلیل پراکندگی و جناح بندی آن ها و همچنین تصور عمومی مبنی بر اینکه برخی رهبران این احزاب ممکن است به طور کامل نسبت به آرمان های انقلابی انگیزه نداشته باشند، ناتوان است.

مهمتر از آن، ایده های دوران سانکارا اغلب به عنوان راه حل های جایگزین در زمان بحران حاد مطرح می شوند. جالب آن که، ایده های سانکارا نه تنها توسط کسانی که خود را پیرو سنت سانکاریست می دانند، بلکه توسط لیبرال ها، ملی گراها و دیگرانی که از امور کشور خشمگین هستند، پیشنهاد می شوند. در جریان اعتراضات مردمی که پس از ترور سردبیر روزنامه مستقل نوربرت زونگو در دسامبر ۱۹۹۸ کشور را تکان داد، مردم از اینکه مقامات بلندپایه دارای مصونیت قضایی دربرابر نقض حقوق و معاملات هستند به خشم آمدند و خواستار این شدند که دادگاه های انقلابی سانکارا دوباره به راه بیفتد.

پس از تظاهرات برای قیمت مواد غذایی که بورکینافاسو، سنگال و سایر کشورهای آفریقایی را در اوایل سال ۲۰۰۸ فرا گرفت، دیدیه آوادی، خواننده رپ اهل سنگال، آهنگی سخت به نام بَنگ بَنگ وویِه را منتشر کرد. او در آن آهنگ یک سری ویدیوی همراه که گرسنگی را به شکاف گسترده میان فقیر و غنی پیوند می داد منتشر کرد و متن شعر خود را با نقل قولهایی از سانکارا در هم آمیخت که نظام سرمایهداری و امپریالیستی را به چالش می کشید. هنگامی که بورکینافاسو پس از کشته شدن یک دانشجو در فوریه ۲۰۱۱ با ضرب و شتم در کودوگو فوران کرد و تظاهرات ضد دولت کشور را غرق کرد، هنرمند محبوبِ سبک رگا، آهنگ جدیدی را در یک کنسرت به نمایش گذاشت که در آن پیشنهاد شد کامپائوره ریاست جمهوری را ترک کند؛ آن هم غارت مغازه ها و مناطق مسکونی بازرگانان، چندین مفسر را بر آن داشت تا به این ضرب المثل سانکارا استناد کنند که «یک سرباز بدون آموزش سیاسی فقط یک حناتکار قدر تمند است».

چرا این میراث ماندگار شد؟ چرا جوانان ایوزیسیون در بورکینافاسو - و سایر نقاط آفریقا - به مطرح کردن سانکارا و ایده های او ادامه می دهند؟ بدون شک، دلیل این امر در نارضایتی آن ها نسبت به وضعیت امروزی نهفته است: گرسنگی، فقر، سوء استفاده های گسترده و فساد، «دموکراسی های» انتخاباتی که تغییرات واقعی کمی ایجاد می کنند، نخبگانی که بیشتر به پایتختهای غربی تمایل دارند تا هموطنان خود. برای برخی در سراسر منطقه، ستایش سانکارا یا پوشیدن تی شرتی با تصویر او می تواند نمادی از بیگانگی و سرپیچی باشد، یک بیان سیاسی-فرهنگی قابل مقایسه با پرتره های دیگر مثل چه گوارا و باب مارلی. به طور خاص در بورکینافاسو، پیامی که با تکان دادن نام یا تصویر سانکارا منتقل می شود، از اهمیت بالایی برخوردار است. او نه تنها یک طغیان گر ملی بود، بلکه شخصی که مسئول شهادت او شناخته می شود، هنوز در کاخ ریاست جمهوری نشسته است. چه راهی بهتر از این، برای رد نظام ایجاد شده؟ این مقاله به ارزیابی امور در بورکینافاسو پس از سانکارا نمی پردازد. همچنین فعالیتهای کسانی را که ادعا می کنند راه سانکارا را دنبال می کنند، تجزیه و تحلیل نمی کند؛ بلکه عمدتاً به جنبه های خاصی از تجربه انقلابی بورکینافاسو و نقش مشهورترین رهبر آن نگاه می اندازد. انقلاب ها امور پیچیده ای هستند و همیشه واکنش های متفاوتی را از طرف مخالفان و ستایش کنندگان برمی انگیزند. حتا طرفداران سرسخت، عموماً نمى توانند در مورد اينكه كدام انقلاب مهمتر است، كدام يك شكست خورده و بايد به خاطر سيرده شود يا فراموش شود، توافق كنند. اين تأملات نيز ناگزیر با تحقیقات خاص خود نویسنده در مورد بورکینافاسو، در طول انقلاب و پس از انقلاب، رنگ آمیزی شده است.

## یک نقطه عطف تاریخی

تکینگی تجربه انقلابی ۱۹۸۳-۱۹۸۷ را تنها با در نظر گرفتن شرایط اجتماعی و سیاسی کشور در آن زمان می توان به طور کامل درک کرد. در دوران استعمار، ولتای

عليا (نام پيشين بوركينافاسو)، همان گونه كه مقامات فرانسوى آن را «Haute-Volta» نامیدند، کمی بیش از یک سرزمین فرادریایی دورافتاده در نظر گرفته نمی شد، با منابع كمى كه شايسته بهرهبرداري مي دانستند، به جز ذخاير نيروي كار جوان و توانا. در نتیجه، ولتای علیا نسبت به بسیاری از مستعمرات آفریقایی در مناطق ساحلی، سرمایه گذاری، توسعه زیرساخت، نفوذ بازار یا رده بندی طبقاتی بسیار کمتری را تجربه کرد. ولتای علیا مخالفت محدودی با حاکمیت استعماری، پس از درهم شکستن آخرین مقاومت مسلحانه در برابر فتح فرانسه در سال ۱۹۱۲ نشان داد. تعداد انگشت شماری از شخصیت های ناسیونالیست یا چپ که ظهور کردند توسط نیروهای محافظه کار بیشتر مانور داده شدند. هنگامی که فرانسه سرانجام در سال ۱۹۲۰ حق حاکمیت خود را واگذار کرد و اداره کشور را به یک سیاستمدار به نام موریس یامئوگو سیرد- کسی که در واقع یک سال قبل با استقلال مخالفت کرده بود- اتحادیه های کارگری و جنبش های دانشجویی به خوبی سازماندهی شده و ستیزهجو بودند و در ژانویه ۱۹۲۱ شورشی عليه يامئوگو را به راه انداختند. اگرچه، آنها ضعيفتر از آن بودند كه دولت مردمي تري را بریا کنند و در عوض از تصرف قدرت توسط فرمانده ارتش استقبال کردند. این اولین مورد از سلسله تسلط های نظامی بود، و تحریک اتحادیه های کارگری در تضعیف چند رژیم بعدی نیز نقش داشت.

از آن جایی که «قهرمانان ملی» برجسته دوران استقلال کمیاب بودند، این احتمال وجود دارد که ظهور حتی یک رهبر نسبتاً مترقی یا ملیگرا اثر برجستهای در کتابهای تاریخ به جا بگذارد. با این حال سانکارا چیزی جز فردی نسبتاً مترقی بود. در اوایل، کاپیتان جوان ارتش با چندین گروه الهام گرفته از مارکس تماس های مخفیانه ای برقرار کرد؛ به ویژه با یکی از دوستان دوران کودکی اش، سومان توره، که رهبر مبارز ترین اتحادیه بود. سانکارا و دیگر افسران چپ به تدریج در میان ردههای پایین تر ارتش محبوبیت بیدا کردند.

در اواخر سال ۱۹۸۱ یک رژیم نظامی شکننده که به دنبال تقویت اعتبار خود بود، سانکارا را به عنوان وزیر اطلاعات معرفی کرد. آن حرکت برای رژیم نتیجه معکوس داشت. سانکارا از رسانه های محلی برای افشای فساد در سطوح بالا حمایت کرد و زمانی که رژیم سرکوبگرتر شد، استعفا داد و علناً آن را محکوم کرد (با استفاده از عبارت معروف «وای بر کسانی که مردم خود را خفه می کنند»). این کار، بازداشت و حبس خانگی به دنبال داشت. کودتای دیگری که این بار تا حدی منعکس کننده قدرت فزاینده افسران جوان تر با گرایش چپ بود، سانکارا را در ژانویه ۱۹۸۳ به نخست وزیری بازگرداند. او مجدداً از مقام دولتی خود استفاده کرد تا تغییری ایجاد کند، از جمله با حمایت از بسیج کارگری، محکوم کردن فساد، انتقاد از نفوذ محافظه کارانه روسای سنتی و حمایت از مواضع سیاست خارجی ضد امپریالیستی. زنگ خطر در پاریس به صدا درآمد و افسران ارشد محافظه کار رژیم تشویق شدند تا در ماه مه پاریس به صدا درآمد و افسران ارشد محافظه کار رژیم تشویق شدند تا در ماه مه ترتیب دهند.

آن کودتا طبق برنامه پیش نرفت. تظاهرات گسترده ای در اوگادوگو با حضور دانش آموزان دبیرستانی، جوانان محله های فقیرنشین و برخی از اتحادیه های کارگری برگزار شد. معترضان فریاد زدند «سانکارا را آزاد کنید!» و شعارهایی علیه فرانسه سر دادند. کمیته های مخفی متشکل از غیرنظامیان که برای مقابله با کودتا تشکیل شده بودند و تراکت هایی ضد دولتی را در پادگان ها پخش می کردند. سرانجام، در ۶ اوت ۱۹۸۳، کامپائوره که پادگان چتربازان را در اختیار داشت و آن زمان طرفدار سانکارا بود حدود ۲۰۰ چترباز را با هماهنگی سانکارا، سایر پرسنل نظامی و واحدهای حامیان غیرنظامی برای تصرف تأسیسات اصلی به اواگادوگو هدایت کرد. در آن شب سانکارا برای اعلام سرنگونی دولت و ایجاد شورای ملی انقلاب جدید (CNR) روی آنتن رفت.

مخالفان سیاسی و برخی در رسانهها، لباسهای سانکارا و افسران همکارش را دیدند و سریعاً این تصرف را «کودتا» و دولت را «رژیم نظامی» نامیدند. با این حال، تسلط در سال ۱۹۸۳ با همکاری مستقیم چند گروه غیرنظامی چپ انجام شد که رهبران آنها نیز پستهای برجسته دولتی را در اختیار داشتند. CNR و کابینه تشکیلاتی آن ها غیرنظامی بودند، اگرچه بیشترین نفوذ را سانکارا، کامپائوره، کاپیتان هانری زونگو و فرمانده ژان باپتیست لینگانی، چهار رهبر «تاریخی» در تصرف قدرت در آگوست فرمانده ژان باپتیست لینگانی، چهار رهبر «تاریخی» در تصرف قدرت در آگوست

اینکه آیا تجربه CNR سانکارا را می توان به عنوان یک «انقلاب» توصیف کرد، قابل بحث است. اما با تعاریفی که از آن تجربه انجام شده، یک انقلاب بود. با این حال، به وضوح مستلزم آن نوع دگرگونی های عمیق اقتصادی و اجتماعی نبود که «انقلابهای بزرگ» فرانسه، روسیه یا چین، یا حتا انقلابهای ناشی از شورشهای ضداستعماری آفریقا (الجزایر، گینه بیسائو، آنگولا، موزامبیک) یا سرنگونی سلطنت فئودالی در اتیوپی داشتند. و در حالی که سانکارا و همکارانش از سنتهای این کشور برای تحریک مردمی استفاده می کردند و اغلب به دنبال تحریک بسیج مردمی بودند، این مورد دوم محدودیتهای جدی داشت، به طوری که بیشتر ابتکارات برای تغییر، عمدتاً از CNR سرچشمه می گرفت، بنابراین تا حدی «یک انقلاب از بالا» بود. به هر روی، هرچه که بشود به آن گفت، برای بسیاری از ناظران معاصر آشکار بود که CNR تغییرات سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی بیشتری را در چهار سال کوتاه خود نسبت به ربع قرن قبل در کشور به ارمغان آورده است.

## ایدئولوژی

برای بسیاری از ناظران خارجی- و شهروندان خود کشور - تعیین دیدگاه رهبری آسان نبوده است. سانکارا و همکارانش انقلاب خود را «انقلاب دموکراتیک و مردمی» نامیدند. این امر باعث شد برخی از تحلیلگران دانشگاهی از برچسب «پوپولیست»

برای نامیدن او استفاده کنند. آنها گاهی این کار را از راه مقایسه کردن سانکارا با جری رالینگِ غنا، افسر جوان دیگری که در سالهای اولیه قدرتش به نظر میرسید ویژگی پوپولیستی داشته باشد، انجام میدادند. برخی از مفسران رسانه ها نیز سانکارا را یکی از پیروان معمر القذافی برچسب گذاری کردند. قذافی در سفر سانکارا به لیبی ظاهراً به او فشار آورد تا رویکرد «کتاب سبز» خود را اتخاذ کند، اما سانکارا پاسخ داد: «ما دقیقاً باکره سیاسی نیستیم. به تجربه شما علاقه مندیم، اما می خواهیم خودمان زندگی کنیم.»

سانکارا به راحتی خود را مارکسیست معرفی کرد. تأثیر اندیشههای مارکسیستی در سراسر سخنرانی های او مشهود است، بهویژه «سخنرانی جهتگیری سیاسی» معروف در اکتبر ۱۹۸۳، که تحلیل مفصلی از نیروهای طبقاتی و استراتژی اتحاد با برخی در مقابل مخالفت با دیگران ارائه کرد. او در سخنرانی خود در مجمع عمومی سازمان ملل متحد، خود را الهام گرفته از انقلاب فرانسه، کمون پاریس و انقلاب روسیه خواند. از نظر ویراستاران توماس سانکارا، در گسترده ترین مجموعه آثار او، این جهت گیری ایدئولوژیک عنصر تعیین کننده میراث سیاسی او است: «سانکارا در میان رهبران مبارزات برای آزادی ملی در آفریقا در نیمه آخر قرن بیستم برجسته شد؛ چون کمونیست بود.»

از زمان مرگ سانکارا خیلی چیزها تغییر کرده است. دیوار برلین سقوط کرده و اتحاد جماهیر شوروی ناپدید شده است. در بورکینافاسو، همکاران سابق سانکارا که در کنار کودتای کامپائوره بودند، به زودی به سمت راست حرکت کردند. اگر هنوز هم اصلاً با چپ همذات پنداری می کنند، تمایل دارند خود را «سوسیال دموکرات» بنامند. به طور واضح تر، امروزه به ندرت هیچ یک از رهبران سانکاریست در بورکینافاسو توجه خود را باورمند به اندیشه کمونیستی قهرمان خود جلب می نامند. بزرگترین گروه سانکاریست، (Union pour la renaissance/Parti sankariste (UNIR/PS) اغلب به طور کلی در مورد نیاز به مبارزه برای دموکراسی و عدالت و علیه «استثمار در

همه اشکال آن» صحبت میکند. نوربرت تی-پندر بِنوگو، رهبر جبهه نیروهای اجتماعی، یکی دیگر از احزاب سانکاریست، تا آن جا پیش رفته که مارکسیست بودن سانکارا را انکار کرد و استدلال کرد که «سانکاریسم، خود را به عنوان یک امر سیاسی تعریف میکند. جریانی که برآمده از سوسیال-دموکراسی است، با ویژگی درونزا و عملگدا.»

جنبه های دیگر دیدگاه ایدئولوژیک سانکارا، هم در بورکینافاسو و هم در میان فعالان رادیکال در جاهای دیگر، تا حدودی مورد لطف بیشتری قرار گرفته. اظهارات او علیه امیریالیسم و حمایت از جنبش های آزادی بخش - از آفریقای جنوبی تا صحرای غربی، از آمریکای مرکزی تا کالدونیای جدید- اغلب در ذهن دیگران است. موضع قاطع او در برابر بدهی خارجی فزاینده آفریقا و فراخوان (ناموفق) او از دیگر رهبران آفریقایی برای امتناع جمعی از پرداخت آن. معروفتر از همه، بسیاری به یاد می آورند که سانكارا با انتقاد مستقيم از برخى مواضع سياست خارجي فرانسه به رئيس جمهور مهمان، فرانسوا میتران، از ظرافتهای دیپلماتیک تخطی کرد، و باعث شد که رئيس جمهور فرانسه به شوخي او را سرزنش كند: «اين مرد، رئيس جمهور سانكارا، تا حدودی دردسرساز است،» با به دست آوردن دشمنی قدرت های مختلف غربی و متحدان محلی آن ها، عزم سانکارا برای سخن گفتن علیه سلطه امیریالیستی به طور همزمان باعث تشويق بسياري از قهرمانان استقلال طلب آفريقا شد. فراخوان هاي مكرر سانكارا براي ايجاد وحدت يان-آفريقايي، نه فقط در راس، بلكه به ويژه در ميان مردم این قاره نیز تأثیری ماندگار بر جای گذاشت. دیوید گاکونزی، فعال بوروندیایی، در پیشگفتار خود برای اولین مجموعه سخنرانی های سانکارا به زبان فرانسوی،اظهار داشت، سانكارا عميقاً بان آفريقايي، انترناسيوناليست و وابسته به مبارزات حهان سوم بو د.

موضع قوی سانکارا در برابر فساد و زندگی مفرح مقامات دولتی، جنبه دیگری از دیدگاه او را منعکس کرد. در چنین کشور فقیری، صرفه جویی و درستکاری کلیدواژه های

جدیدی بودند. محاکمه های علنیِ تعداد زیادی از مقامات بلندپایه و به زندان فرستادن آن ها به دلیل فساد یا کلاهبرداری، یکی دیگر از کار های او بودند. وزرای حاضر در دولت سانکارا مجبور به رانندگی با رنو یا پژو کوچک و ارزان قیمت بودند. سانکارا فرزندان خود را در مدارس دولتی نگه می داشت و با اقوام خود که به دنبال مشاغل دولتی بودند مخالفت می کرد. بیست و پنج سال پس از مرگ سانکارا، ماکسیم نیکیه ما، یکی از چهرههای برجسته در (Ren-lac)، سازمان مدنی اصلی ضد فساد، خاطرنشان کرد که تحت حکومت CNR - بر خلاف امروز - یک «اراده سیاسی قوی» برای مبارزه با فساد وجود داشت (سیدویا، ۱۵ اکتبر ۲۰۱۲). با شیوع فساد، دزدی و خویشاوندی در سراسر آفریقا، کمپین های ضد فساد و شخص سانکارا توجه گسترده ای را به خود جلب کرده است. به عنوان مثال، در آفریقای جنوبی، یک گروه گسترده ای را به خود جلب کرده است. به عنوان مثال، در آفریقای جنوبی، یک گروه جمهور جیکوب زوما و دیگر رهبران کنگره ملی آفریقایی حاکم خواستند که خانه های خود را رها کرده و با همان استانداردهایی که اکثریت مردم زندگی می کنند زندگی

سانکارا همه برچسب های پان آفریقایی، ضد امپریالیست، کمونیست و ضد فساد را دارا بود. کسانی که امروزه به او استناد می کنند تمایل دارند هر جنبه ای را که برای آن مناسبت به نظر می رسد، برجسته کنند.

## ملت سازی

سانکارا هر از گاهی در مورد نیاز به «وطن پرستی» برای دفاع، ساختن و مدرن سازی کشور صحبت می کرد. با این حال، او عموماً از دعوت به ناسیونالیسم اجتناب می کرد زیرا در سرزمین قدیمی و «ننو استعماریِ» ولتا، این کلمه از ارزش کمی برخوردار بود.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱</sup> جنبش آگاهی سیاه (BCM) یک جنبش دانشجویی با نفوذ در دهه ۱۹۷۰ علیه آپارتاید آفریقای جنوبی بود. م.

تلاش انقلابی او مسلماً در داخل مرزهای خاصی در حال گسترش بود، اما سانکارا بارها اصرار داشت که بخشی از یک مبارزه گسترده ترِ منطقهای، قارهای و جهانی است. سانکارا بهعنوان فردی که بر روشهای تحلیل مارکسیستی اتکا می کرد، به خوبی دریافته بود که شخصیت و امکانات انقلاب تا حد زیادی توسط واقعیتهای موجود، یعنی «شرایط عینی» تعیین می شود. سانکارا به این اعتقاد داشت که انقلاب باید در «کشوری عقب مانده و کشاورزی رخ دهد که وزن سنت و ایدئولوژیِ ناشی از یک سازمان اجتماعی از نوع فئودالی، بر توده های مردمی سنگینی کند» در جایی که «یک طبقه کارگر سازمان یافته و آگاه به مأموریت تاریخی خود وجود ندارد». ساخت سوسیالیسم، در حالی که به عنوان آینده ای مطلوب تلقی می شد، به وضوح در دستور کار فوری قرار نداشت. با توجه به وضعیت توسعه نیافتگی شدید ولتای علیا، وظایف اساسی تری در اولویت قرار گرفتند.

در اولین سالگرد تسلط CNR در ۱۹۸۳، سانکارا نام سرزمین خود را به «بورکینافاسو» تغییر داد، ترجمه ی آن می شود «سرزمین مردم راستگو». دولت با گرفتن این نام از دو زبان مختلف بومی (و پسوند «به» در «بورکینابه» از زبان سوم)، هویت آفریقایی کشور جدیدی را که می کوشید بسازد، تأیید کرد. این نشان می داد که دولت مشروعیت خود را نه از یک نامگذاری جغرافیایی استعماری، بلکه از مردمان گوناگونی که در آن سرزمین زندگی می کنند، می گیرد. این تلاش برای بهره برداری از فرهنگ بومی آگاهانه بود. از نظر تاریخی، قوم مُسی ها با توجه به تعدادشان (حدود نیمی از جمعیت) و تمرکز جغرافیایی شان (در مرکز، اطراف پایتخت)، باعث شد تا آن ها تمایل به سلطنت بر بورکینافاسو را داشته باشند. دولت سانکارا رویکرد فراگیرتری را دنبال کرد. CNR مُسی های متعددی را در خود داشت، اما قوم بوبو، گورونسی، پِلِه و دیگر قوم ها را نیز در خود داشت. خود سانکارا از یک گروه فرعی حاشیهای و پایین تر دیگر قوم ها را نیز در خود داشت. خود سانکارا از یک گروه فرعی حاشیهای و پایین تر به نام سیلمی – مُسی (از اجداد مختلط مُسی و یله) بود.

اخبار تلویزیونی دیگر فقط به زبان فرانسه نبود، بلکه به زبان مور و گاه به زبان های دیگر نیز ارائه می شد. از آن جایی که تعداد بسیار کمی از بورکینابه ها به تلویزیون دسترسی داشتند، رادیو همچنان ابزار اصلی ارتباط بود و از ۱۱ زبان بومی استفاده می کرد. یک کمپین سوادآموزی بزرگسالان که در سال ۱۹۸۲ راه اندازی شد و ۹ سال ادامه داشت. گردهماییها و کنفرانسهای بزرگ اغلب با اجرای رقص و اجرای موسیقی توسط گروههای قومی مختلف برگزار می شد. اعلامیه هیئت داوران در یک جشنواره فرهنگی تأیید کرد که اگرچه آثار فردی ممکن است در رقابت باشند، اما خود فرهنگ ها در رقابت نیستند، زیرا «هر فرهنگی ارزش خاص خود را دارد... این جشنواره فرصتی است برای ملیت های مختلف ما تا خود را کشف کنند. خود را بشناسانند و متقابلاً خود را غنی کنند تا یک فرهنگ واقعی ملی به وجود آید.»

در طول دوران انقلاب، بسیاری از شهروندان به هویت آفریقایی خود و غنای فرهنگی کشورشان احساس غرور شدیدی پیدا کردند. سالها پس از سقوط CNR، بخشهای مهمی از مردم، از جمله چهرههای برجسته که از نظر سیاسی با دولت سانکارا خصومت داشتند، به نظر می رسد از این که خود را یک بورکینابه بنامند خوشحال می شوند.

## جهت گیری مجدد اقتصادی و اجتماعی

دولت سانکارا در تلاش برای ساختن یک اقتصاد ملی مبتنی بر بازارها و منافع داخلی، با وضعیت متناقضی روبرو شد. از آن جایی که بیشتر اقتصاد هنوز تحت تسلط کشاورزی بود و صنعت، نقش بسیار کمی داشت، بورکینافاسو به اندازه برخی از همسایگان خود درگیر روابط بازار خارجی نبود، بنابراین موانع کمتری برای تغییر جهت گیری های عمده سیاسی پیش می آمد. با این حال، از آن جایی که نیروهای مولد بسیار ابتدایی بودند، این کشور منابع کمی برای پیش برد اهدافش داشت.

به عبارتی، برنامه پنج ساله دولت هدف نهایی را اعلام کرد که چیزی کمتر از «اقتصاد ملی مستقل، خودکفایی برنامه ریزی شده در خدمت یک جامعه دموکراتیک و مردمی» نبود. دولت باید نقش اصلی را ایفا می کرد، زیرا هیچ نیروی دیگری، از جمله بخش خصوصی کوچک، نمی توانست سرمایه مورد نیاز برای ایجاد زیرساخت های اساسی و تحریک فعالیت های تولیدی را بسیج کند. درست است که دولت همچنان از کمک های خارجی استفاده می کرد؛ با وجود این، در حالی که سطح کلی کمکها به صورت واقعی بین سالهای ۱۹۸۶ و ۱۹۸۷ ثابت ماند، بسیاری از آن به پروژههای خاصی که قبلاً در دست اجرا بودند، مرتبط بود. فرانسه، بزرگترین کمک کننده، پس از عمومی را متوقف کرد.

سرمایهگذاریهای دولتی جدید تنها با صرفهجویی جدی در عملیات موجود می توانستند تأمین مالی شوند. حقوق های خدمات ملکی مسدود شد و وزرای دولت مجبور شدند از کمک هزینه هایی که پیش از این دریافت می کردند صرف نظر کنند. بودجههای متوالی بسیار بیشتر صرف بهداشت، آموزش و سایر برنامههای اجتماعی شد و سرمایهگذاری قابل توجهی برای پروژههای زیربنایی و تولیدی اختصاص داده شد.

چشمگیرترین تغییری که ایجاد شد، دور شدن از شهرها به سوی حومه شهرها بود. دولت به کشاورزان و دامداران فقیر خدمات عمومی گستردهتر، نهادههای تولیدی، مشوقهای قیمتی، کمکهای بازاریابی، آبیاری، حفاظت از محیط زیست و سایر حمایتها ارائه کرد. در برنامه پنج ساله ۷۱ درصد سرمایه گذاری در بخش های تولیدی به کشاورزی، دامپروری، شیلات، حیات وحش و جنگل اختصاص یافت. روستاییان همچنین از دسترسی بیشتر به بهداشت و آموزش بهره مند شدند. تا ژانویه بهدا بیش از ۲۶۷ پست بهداشتی اولیه ایجاد شده بود که تقریباً می شد یک پست برای هر روستا. حدود ۲ میلیون کودک در برابر بیماری های اصلی دوران کودکی

واکسینه شده بودند و به حدود ۳۲۰۰۰ روستایی سواد اولیه آموزش داده شد. این ابتکارات بخشی از یک حرکت گسترده تر برای گسترش خدمات اجتماعی بود. بین سالهای ۱۹۸۳ و ۱۹۸۷، هزینههای بهداشت عمومی ۲۷ درصد و هزینههای آموزش ۲۶ درصد افزایش یافت. ابتکارات جدید مهمی نیز در سایر زمینه های حیاتی برای رفاه اجتماعی از جمله مسکن، حمل و نقل، کمک به کودکان، ایجاد شغل، آب و تنظیم خانواده انجام شد.

دولت از هر کمک خارجی که می توانست دریافت کند استقبال می کرد. با این حال، وزیر برنامهریزی، یوسف اودراگو اصرار داشت که چنین کمکهایی دیگر «عامل تعیین کننده» در اولویتهای دولت نخواهد بود. CNR همچنین صراحتاً برنامه های صندوق بین المللی پول و بانک جهانی را رد کرد، عمدتاً به دلیل سیاست نئولیبرالی آن ها. با انعکاس دیدگاهی از سانکارا به عنوان یک مخالف متعهد نئولیبرالیسم، دانشگاهیان و فعالان در یک نشست بینالمللی در اواگادوگو در بیستمین سالگرد مرگ او استدلال کردند که سانکارا را می توان پیش آهنگی برای «جایگزین جهانی شدن ۲۱» دانست، یعنی جزو کسانی که امروز از جایگزین های جهانی سازی سرمایه داری دفاع می کنند. سالها پیش از این که اجلاس اِرث سومیت در سال ۱۹۹۲ در ریو، چنین سخنی را بیان کند، دیگران بر ابتکارات مختلف سانکارا جهت ادغام حفاظت از محیط زیست در استر اتژی های توسعه اقتصادی تمرکز کردند.

### بسیج مردمی

یکی از ویژگی های قابل توجه رویکرد دولت سانکارا به توسعه، اتکای آن به بسیج اجتماعی و پروژه های خودیاری محلی بود. مفهوم اساسی خودیاری اجتماعی ریشه های اجتماعی عمیقی داشت. اگرچه پیوندها و تعهدات مرسوم اجتماع ضعیف شده بود، مفاهیم همبستگی اجتماعی، کار جمعی، عمل متقابل و رفاه عمومی هنوز تا

\_

YY altermondialisation

حدی حیات داشتند. این کشور دارای مجامع روستایی، گروه های کشاورزان، تعاونی ها، انجمن های جوانان و سایر سازمان های مدنی بود. بزرگترین انجمن دهقانان، اتحادیه فدراسیونهای گروههای ناآم (UFGN)، به شدت بر سنت گروههای کار جمعی تکیه داشت، که در آن مردان و زنان جوان برای فعالیتهای کشاورزی اجتماعی و تعاونی بسیج می شدند (۱۹۹۰ Oue draogo). در حالی که دولت سانکارا به طور رسمی با چنین گروههایی ارتباط نداشت، اما از ایده های سودمند و عملکرد این گروه ها استفاده کرد.

حاملانِ اصلی آن، کمیته های دفاع از انقلاب (CDR) بودند. در پاسخ به درخواست سانکارا در اولین پخش رادیوییاش، مردم محلههای فقیرتر اواگادوگو شروع به راهاندازی اولین CDRها بهصورت موقتی کردند، با رهبرانی که از طریق انتخابات مستقیم و آزاد انتخاب میشدند. CDRها در عرض چند ماه از مراکز اصلی شهر در سراسر کشور، به تقریباً ۷۰۰۰ روستا گسترش یافت.

اولین بسیج کارگری جمعی CDR ها شامل تمیز کردن حیاط مدارس و بیمارستان ها، سنگ ریزه کردن جاده ها، ساختن سدهای کوچک و حتا شروع ساخت و ساز در مدارس، مراکز اجتماعی، تناترها و سایر امکانات بود. آن ها پاسخ آماده و گاه مشتاقانه ای را از سوی روستاییان و فقرای شهری دریافت کردند، زیرا پروژه ها فوراً برای جوامع محلی سودمند بودند و از طرف دیگر عنصر مشورت در انتخاب آن ها وجود داشت. تنش هایی بین CDR ها و گروه های مدنی مستقل از دولت، به ویژه اتحادیه های کارگری متمرکز در شهرهای اصلی وجود داشت. با این حال، روابط بین کمیته ها و انجمن های مدنی عموماً در مناطق روستایی کمتر در تضاد با هم بودند. به طور کلی، انجمن مدنی جدید در همان دوره ایجاد شد که می شود تعداد آن ها را با تعداد ایجاد شده در پنج سال گذشته مقایسه کرد.

خودِ CDR ها شخصیت محبوبی داشتند. آن ها افراد زیادی را درگیر کردند، به ویژه در میان فقرا، که قبلاً هرگز در هیچ فعالیت سیاسی یا انجمنی شرکت نکرده بودند. در

جوامعی که روابط سنتیِ قدرت، به بزرگان و پدرسالاران خانواده اقتدار و رسمیت می داد و جوانان از هرگونه اظهار نظر واقعی در مورد تصمیمهای اساسی زندگی محروم می شدند، CDR اما به آن ها اجازه ی اظهار نظر داد و در نتیجه جوانان به سمت CDR ها هجوم آوردند. طبقات پایین تر یا آنهایی که موقعیتهای زیردست داشتند نیز در CDRها فرصتهای جدیدی برای اثبات خود یافتند. برای مثال، در میان پلههای نیمه کوچ نشین منطقه لیپتااکو، ریمایبههای رده پایین تر (افرادی که در اصل از سیران جنگی، بردگان و دست نشاندگان غیر پلهای تشکیل شده بودند) از انقلاب سانکارا بسیار راضی بودند، تا حدی به این دلیل که آن ها فرصتی برای پیشرفت جایگاه خود در مقابل طبقه اشراف یافتند. چنین فراگیری اغلب بورکینابههای محافظه کار اجتماعی – به ویژه روسای سنتی و بزرگان روستایی را نگران می کرد، اما همچنین باعث شد که کمیته ها با چیزهایی حیاتی همراه شوند؛ چیزهایی که بسیاری از فعالیتهای بسیج آنها را مؤثر می کرد.

## ترقی زنان

تا حدی کمتر، زنان نیز از طریق CDR ها راه هایی برای ترقی یافتند. آن ها بیشتر در بسیج خودیاری اجتماعی و به ندرت در فعالیتهای دیگر فعال بودند، اگرچه یک سیستم سهمیه بندی برای انتخابات در دفاتر CDR تضمین می کرد که حداقل چند زن باید به مناصب رهبری برسند.

سانکارا از همان ابتدا بر رهایی زنان به عنوان یکی از اهداف اصلی اجتماعی و سیاسی خود تأکید کرد - امری نادر برای هر رئیس جمهور آفریقا در آن زمان. در سخنرانی جهت گیری سیاسی خود، پیشرفت زنان در فهرست اولویت های ملی، پس از اصلاحات ارتش اما قبل از بازسازی اقتصادی، در رتبه دوم قرار گرفت. این چیزی فراتر از شعار بود. اقدامات ویژه «حمایت از زنان» در بسیاری از برنامهها، از کلاسهای سوادآموزی برای زنان، تا ایجاد واحدهای بهداشت اولیه در هر روستا، برای حمایت از

تعاونی های زنان و انجمن های بازار گنجانده شد. قانون جدید خانواده حداقل سن ازدواج را تعیین کرد، طلاق را با رضایت دوجانبه برقرار ساخت، حق ارث بیوه را به رسمیت شناخت و قیمت عروس را ممنوع کرد. کمپین های عمومی شدیدی علیه ختنه زنان، ازدواج اجباری و چند همسری راه اندازی شد. با این حال، پیشرفت در چنین زمینه هایی به طرز دردناکی آهسته بود و امروزه چالشی جدی برای زنان در بورکینافاسو باقی مانده است.

در زمانی که به ندرت هیچ زنی در آفریقا می توانست به مناصب سیاسی بالا دست یابد، سانکارا چندین پست را در کابینه از جمله وزیر بودجه، امور خانواده، فرهنگ و بهداشت را به زنان سپرد. اگرچه این انتصاب ها بیشتر یک ژست است تا یک تغییر واقعی بین جنسیت ها، با این وجود، سیگنال قوی از تشویق به زنان در همه سطوح ارسال می شود. در سپتامبر ۱۹۸۵ اتحادیه زنان بورکینا (UFB) توسط دبیرخانه ملی CDR تأسیس شد. دفاتر محلی UFB توسط مجامع عمومی زنان انتخاب می شدند، اما رئیس، در ابتدا، یکی از اعضای زن دفتر CDR بود که مسئولیت بسیج زنان را به عهده داشت. چند سال پس از کودتای ۱۹۸۷ و سقوط دولت سانکارا، این اتحادیه ها از بین رفتند.

## دموکراتیک کردن قدرت؟

هنگامی که سانکارا و انقلابیون دیگرش در سال ۱۹۸۳ قدرت را به دست گرفتند، یکی از اولین اقدامات آن ها ممنوعیت احزاب سیاسی مستقر بود. زیرا آن ها به عنوان ابزار نخبگان قدیمی تلقی می شدند. اگرچه به گروههای کوچک و چپگرا اجازه فعالیت آشکار داده شد. در عوض، دولت سانکارا مفاهیمی شبیه به دموکراسی مشارکتی را مطرح کرد. همانند بسیج مردمی، CDR ها به عنوان ابزار اصلی برای معرفی عناصر مشارکت مردم در نظر گرفته می شدند.

به گفته سانکارا، یکی از اهداف اصلی CDR ها «دموکراتیزه کردن قدرت» بود تا بتوانند به عنوان «نمایندگان قدرت انقلابی در روستاها، محله های شهری و محل کار» عمل کنند. در سطح محلی - و فقط در آن جا - CDRها ساختارهای نسبتاً دموکراتیک بودند و اعضای دفتر مستقیماً در مجامع عمومی آزاد انتخاب می شدند. با این حال، بالاتر از این کمیتههای محلی، سلسله مراتبی از فرماندهی وجود داشت که توسط یک دبیرخانه کل ملی، به ریاست دو افسر نظامی، محفوظ بود. طبق اساسنامه CDR، دبیرخانه این اختیار را داشت که دفاتر CDR «متزلزل» را برکنار کند، در چارچوبی که نهادهای پایینتر را تابع نهادهای بالاتر می کرد. دبیر کل CDR، سروان پیر اودراگو، این تبعیت را با این دلیل توجیه کرد که «بسیار خطرناک است که تمام قدرت را فوراً به تودهها بدهیم، زیرا برخی از آن ها حتی نمی دانند انقلاب چیست».

پس از یک سازمان دهی مجدد ارضی در سال های ۱۹۸۵–۱۹۸۵، هر یک از ۳۰۰ بخشِ شورایی که توسط CDR های روستایی و شهری انتخاب شده بودند، توسط یک بخشدار منصوب از سوی دولت اداره می شد. شهردارانِ ۲۹ کمون شهری به طور مشابه توسط CDRها در آن شهرها انتخاب شدند، اگرچه شهردار اوگادوگو توسط دولت انتخاب شد. در اوایل سال ۱۹۸۷، مقامات شروع به ایجاد زمینه برای شوراهای نمایندگی ۳۰ استان کردند، با اعضایی که توسط CDR های رده پایین انتخاب می شدند، اگرچه مامورای عالی رتبه استانی همچنان در جای خود باقی می ماندند. آیا این پیشرفتها به جای مؤثرتر کردن اجرای طرحهای دولتی، فرصتهایی را برای انتقال ایده ها و نارضایتیها از سطح محلی به بالا فراهم می کرد؟ ماهیت محدود ابتکارات از پایین و تمایل مقامات مرکزی به رد ایده هایی که با طرح واره انقلابی آن ها همخوانی نداشت، نشان می داد که بیان مشارکت واقعی دموکراتیک محدود می شد. در هر صورت، قبل از اینکه چنین فرصت هایی حتا آزمایش شوند، این روند با کودتای نظامی ۱۹۸۷ بایان یافت.

متعاقباً، رژیم کامپائوره - تحت فشار شهروندان و ترجیحات اهداکنندگان جدید برای تلههای لیبرال دمکراتیک - قانون اساسی جدیدی را در سال ۱۹۹۱ تهیه کرد که کشور را به سمت یک سیستم انتخاباتی چند حزبی سوق داد. اگرچه زبان جدید حقوق و دموکراسی لیبرال تمایل داشت تداوم یک دولت حزبی را که بارها و بارها همان نخبگان حاکم را مجدداً انتخاب کرده بود بپوشاند، اپوزیسیون سیاسی، چه میانه رو و چه رادیکال، همان زبان دموکراسی انتخابات را پذیرفته اند. و احزاب سانکاریست به نوبه خود هر از گاهی عناصر دموکراسی مشارکتی را از دوران سانکارا به یاد می آورند، اما همچنین حمایت خود را از نظم قانون اساسی فعلی کشور تأیید می کنند. هر چقدر هم که این سیستم در بورکینافاسو بد عمل کند، این احزاب آن را به عنوان الگوی راهنما برای تعامل دموکراتیک می پذیرند.

## شکافهای رهبری

در حالی که چنین تلاش هایی برای تسهیل کارمندان دولتی در سطوح پایین در جریان بود، سانکارا به طور همزمان مبارزه با فساد را در بالاترین سطح دنبال کرد. تا سال ۱۹۸۷، بسیاری از مقامات رژیم های قبلی محاکمه شده بودند، اما اکنون توجه به سمت مقامات فعلی معطوف شده بود. یک کمیسیون جدید مردمی برای جلوگیری از فساد، جلساتی عمومی آغاز کرد که در آن سانکارا و سایر مقامات عالی موظف شدند دارایی ها و درآمدهای خود و خانواده هایشان را به طور علنی اعلام کنند (دارایی خانواده سانکارا بسیار کم بود). در آخرین جلسه کابینه یک روز قبل از کودتا، سانکارا برای تصویب یک آیین نامه رفتاری برای همه کسانی که دارای مقامات عالی دولتی هستند، به مقامات فشار آورد. ارنست نونگما اودرائوگو، پسر عموی سانکارا که در آن زمان وزیر کشور بود، بعداً به یاد آورد که کامپائوره، پیش از آن «علاقه زیادی به مبارزه با فساد نداشت»، بهعلاوه از اینکه مجبور شد داراییهای خود را علناً اعلام کند، ناراضی بود. به گفته اودرائوگو، کامپائوره متعاقباً به دلیل پنهان کردن برخی از ناراضی بود. به گفته اودرائوگو، کامپائوره متعاقباً به دلیل پنهان کردن برخی از

ویژگیهای همسرش، مانند ساعت طلایی بزرکی که رئیس جمهور هوفو ت-بونی از ساحل عاج به او داده بود، مورد سرزنش قرار گرفت.

علاوه بر نارضایتی کامیائوره و دیگران در زمینه مبارزه با فساد، اختلافات حدی بر سر مسائل رهبری، از جمله در استفاده از سرکوب، پدیدار شد. تعداد کمی از این اختلافات در آن زمان به طور علنی بیان شد، اما بسیاری از آن ها تنها پس از کودتای ۱۹۸۷ ظاهر شدند، زیرا چندین عضو سابق CNR و دیگران گزارش هایی از شکاف های رهبری ارائه کردند. به استثنای عذرخواهی مارتنز (۱۹۸۹) برای کودتا، بیشتر گزارش ها با توحیهاتی که طرفداران کامیائوره ارائه کرده اند، در تناقض هستند. حامیان کامیائوره به دنبال این بودند که سانکارا را به عنوان یک مستبد نشان دهند که مي خواست به تنهايي حكومت كند و مخالف اتحاد سازمانهاي سياسي انقلابي بود. از اظهارات عمومی سانکارا، می شود فهمید که او به وضوح در مورد ادغام ساده گروه های موجود تردید داشت. این دومی ها در بیشتر موارد بسیار کوچک بودند، و تنها پایگاهی در حنبش دانشجویی، در میان دانشگاهیان و در بخش هایی از ارتش افسری داشتند. به علاوه، بیشتر اعضای آن ها از طریق نوشته های مائو یا انور خوجه آلبانی تحصیلات سیاسی داشتند. با حضور ژوزف استالین در میان پانتئون قهرمانانشان، بسیاری از آن ها رویکردی بسیار جزمگرایانه و نابردبار از خود نشان دادند و دیدگاهی «جبرگرایانه» نسبت به تغییرات انقلابی داشتند. افسران نظامی در میان آن ها (به ویژه در اتحادیه کمونیست بورکینابه) معیار دیگری از فرماندهی را وارد ترکیب خود کردند. در حالی که سانکارا خودش از تمایلات فرماندهی رها نبود، به نظر می رسید که در طول سال آخر عمر خود، گاهی به زبان آشکارای ضد استالینیستی، به سمت و سوی متفاوتی پیش می رفت. او به یکی از روزنامه نگاران گفت که استالین با سرکوب شوراها و بالا بردن یلیس مخفی «لنینیسم» را کشت. در یک سخنرانی در سال ۱۹۸۲، او نسبت به ایجاد یک گروه پیشتاز سیاسی از طریق ادغام ساده سازمانهای موجود هشدار داد. و در یک سخنرانی بزرگ در آگوست ۱۹۸۷، هر شکلی از سازماندهی که

یکپارچه و از نظر سیاسی فلج کننده باشد را به شدت رد کرد. آنچه بورکینافاسو به جای آن نیاز داشت، «بیانی متنوع، چندوجهی و غنی کننده از بسیاری از ایده های مختلف، و فعالیت هاو ایده های بسیار زیاد و سرشار از تفاوت.» بود. او گفت: در حالی که انقلاب به معنای سرکوب استثمارگران و دشمنان ماست، فقط باید به معنای اقناع تودهها باشد - توده ها باید ترغیب شوند تا در انتخاب های خود آگاه و مصمم شوند. به طور گسترده ایدههای سانکارا در مورد گسترش پایگاه سیاسی CNR ارتباط نزدیکی با اقدامات او برای کاهش تنشهای سیاسی داشت. با این حال، هر گونه پیشنهاد مستقیم برای مورد دوم در ماه مه ۱۹۸۷ زمانی که اعضای یک CDR در اوگادوگو چندین عضو اتحادیه برجسته از جمله سومان توره را به اتهام برنامه ریزی برای تظاهرات ضد دولتي دستگير كردند، كوتاه شد. CDR آشكارا خواستار اعدام آن ها شد. رهبران، همه به جز یکی از گروه های چپ در CNR از درخواست برای اعدام توره حمایت کردند، اما «نظر سانکارا در نجات جان سومان توره تعیین کننده بود.» فردریک کیمد، دستیار رئیس جمهور، که قرار بود با سانکارا در کودتا بمیرد، روز قبل گفت که سانکارا مخالف بازداشت اتحادیه گرایان است، زیرا «به انقلاب آسیب وارد کرده است» (گفتگوی خصوصی، ۱۶ اکتبر ۱۹۸۷، اوگادوگو). سانکارا برای آزادی آن ها فشار آورد، و اگرچه خودِ توره در بازداشت باقی ماند، تعدادی از آن ها آزاد شدند. در جلسه CNR در اوایل اکتبر، سانکارا اعلام کرد که نزدیک به ۹۰ زندانی سیاسی به زودی آزاد خواهند شد. به دلیل موضع آشتی جویانه خود، سانکارا یک هفته بعد به گروهی از روزنامه نگاران خارجی گفت: «اکنون کمیینی علیه من وجود دارد. به من اتهام مي زنند كه يك فرد احساساتي هستم. »

آن کارزار با کودتا و ترور سانکارا به اوج خود رسید. در حالی که به نظر می رسد ابتکار فوری از سوی افسران ارشد نظامی بورکینابه انجام شده است، بسیاری گمان می کنند که آن ها تشویق و حمایت مستقیم از سوی فرانسه، ساحل عاج و دیگر قدرت های

خارجی که از سیاست های ضد امپریالیستی رژیم سانکارا نگران شده بودند، داشته اند.

در مسائل داخلی، آن هایی که در CNR و ارتش افسران طرفدار یک مسیر سخت تر و سرکوبگرانه تر بودند، پیروز شدند. آن ها برای توجیه اقدام خود، بسیاری از کاستی های چهار سال گذشته را تنها به گردن سانکارا انداختند. آن ها به طور همزمان به دنبال اعتبار برای دستاوردهای انقلاب بودند - اگرچه دیری نگذشت که حتا تظاهر به ادامه انقلاب را کنار گذاشتند.

## «شهامت ابداع آینده»

بلافاصله پس از کودتا، یک سرزنش مکرر علیه سانکارا انجام شد: دولت او یک آرمانشهر ناامید بود که به محدودیتهای عینی کشورش توجه نکرد و در نتیجه از آن فراتر رفت. برخی این را ویژگی معمول رهبران کاریزماتیک می دانستند. آن ها ممکن است رویاپردازان بزرگی باشند، اما اغلب در درک رویه های معمول و بوروکراتیک که برای تثبیت ضروری تلقی می شوند، مشکل دارند. تعدادی از حامیان خود سانکارا شکایت داشتند که او تمایل داشت ابتکارات گسترده ای را بدون در نظر گرفتن نحوه اجرای آن ها اعلام کند.

بیانیههای سانکارا مطمئناً مملو از اهداف گسترده و چشماندازهای بزرگ بود. به هر حال، این یک تلاش انقلابی بود، نه تلاشی برای اصلاحات تدریجی. سانکارا همچنین نسبت به کسانی که اصرار داشتند که یک کشور فقیر – یا مردم فقیر – نباید چشمشان را خیلی بالا بگذارد، ابراز بی تابی کرد. او علاقه داشت که بگوید: «آنچه را که انسان تصور کند، می تواند به آن برسدیا همانطور که او به یک روزنامه نگار سوئیسی گفت: «شما نمی تواند تغییر اساسی را بدون مقدار معینی جنون انجام دهید...این از ناسازگاری می آید، شجاعت پشت کردن به فرمول های قدیمی، شهامت ابداع آینده... ما باید شهامت ابداع آینده را داشته باشیم.»

با این حال تلاش سانکارا اتوپیایی نبود. در چهار سالی که رئیس جمهور بود، بارها نشان داد که ابتکاراتی که زمانی غیرقابل تصور بودند، حداقل می توانند به راه بیفتند. او این کار را با متقاعد کردن بسیاری از مردم عادی انجام داد و نشان داد آن ها توانایی عمل را دارند. او به عنوان سخنور مهارت های استثنایی داشت و با عبارات رنگارنگ و مبتکرانه، شوخ طبعی و هوش روشن می توانست مخاطبان را درگیر کند. سخنان او با یک رفتارِ شخصیتی که صمیمیت، گشاده رویی و فروتنی را نشان می داد، و اغلب از طریق حرکات ساده مانند دوچرخه سواری در خیابان ها، بازی فوتبال با شلوارک و پیراهن یا اختلاط با روستاییان به شیوه ای آرام بیان می شد، در می گرفت.

سانکارا همچنین پیام های خود را از طریق اقدامات نمادین و حتی نمایشی منتقل می کرد. برای ابهام زدایی از عملکردهای عالی دولت، بودجه های دولت مرکزی در مجامع عمومی توده ای تدوین شد و مدیران اجرایی شرکت های دولتی در معرض انتقادات عمومی قرار گرفتند. کارمندان دولت اغلب ملزم به پوشیدن لباسهای سنتی فاسو دان فانی بودند که به جای کت و شلوارهای غربی، هم برای تقویت فرهنگ بومی و هم ایجاد بازار داخلی برای لباسهای ساخته شده از پنبه محلی انجام می شد. در روز جهانی زن، مردان تشویق شدند که به جای همسرانشان به بازار بروند یا به افتخار آن ها درخت بکارند. چنین تدابیری همیشه نمی توانست اجرا شود و گاهی باعث تمسخر می شد اما ایده های بسیاری را در ذهن همگان به یادگار گذاشتند.

برخی از نتایج الهام عمومی می تواند بسیار قابل توجه باشد. در سپتامبر ۱۹۸۶، دولت سانکارا اعلام کرد که یک کمپین به سبک کماندویی برای واکسینه کردن اکثر کودکان در برابر قاتلان کلیدی دوران کودکی (سرخک، مننژیت و تب زرد) در عرض تنها دو هفته به راه خواهد انداخت. اهداکنندگان خارجی هشدار دادند که نمی توان این کار را انجام داد و خواستار سرعت محتاطانه تر شدند. با این حال، دولت همچنان پافشاری کرد و از رسانه های دولتی برای تبلیغ این کمپین و CDR ها برای بسیج کارکنان بهداشتی محلی و فعالان روستا برای اجرای آن استفاده کرد. در پایان این دو هفته،

حدود دو میلیون کودک واکسینه شده بودند که میزان ایمن سازی در برابر این سه بیماری را از ۱۱ تا ۱۹ درصد کل کودکان به ۲۰ تا ۷۵ درصد افزایش داد. در نتیجه، اپیدمی معمول سرخک و مننژیت در سال بعد اتفاق نیفتاد و از مرگ بین ۱۸۰۰۰ تا ۸۰۰۰۰ کودک جلوگیری کرد.

همانطور که چنین مثال هایی نشان می دهد، سانکارا نه تنها توانست دیگران را متقاعد کند که رویای خود را به اشتراک بگذارند، بلکه همچنین متوجه شد که سخت کوشی و تعهد آن ها می تواند رویا را به واقعیت تبدیل کند. بوریما اودرانوگو، سردبیر دو هفته نامه بورکینابه لو ریپورتر، نتیجه گرفت: «سانکارا قطعا یک فرشته یا قدیس نبود. او مردی بود، با عیوب و ویژگی هایش.» اگر سانکارا همچنان طرفدار دارد، «بیش از همه به این دلیل است که او موفق شد یک نسل کامل از آفریقایی ها را به رویاپردازی وادار کند».

### منابع

Anderson, Benedict. \9.9\%. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. London: Verso.

Andriamirado, Sennen. 19AV. Sankara le rebelle. Paris: Jeune Afrique livres.

Andriamirado, Sennen. 1949. Il s'appelait Sankara. Paris: Jeune Afrique livres.

Bane gas, Richard. 1997. Insoumissions populaires et re volution au Burkina Faso. Bourdeaux: Centre d'étude d'Afrique noire.

Beinen, Henry. 1900. "Populist Military Regimes in West Africa." Armed Forces and Society 11 (\*): \*Fov-\*VV.

Bovin, Mette. 1999. "Nomads of the Drought: Fulbe and Wodabee Nomads Between Power and Marginalization in the Sahel of Burkina Faso and Niger Republic." In Adaptive Strategies in African Arid Lands, edited by Mette Bovin and Leif Manger, 79-09. Uppsala: Scandinavian Institute of African Studies.

Conseil national de la revolution. NAAE. Statut general des comités de défense de la revolution. Ouagadougou: Imprimerie des Forces armées nationales.

Diawara, Mahamadou. ۱۹۹٦. "Mouvement associatif et transformations du champ politique." In Le Burkina entre re'volution et de'mocratie, edited by Otayek et al., ۲۲۹-۲٤٦.

Englebert, Pierre. 1997. Burkina Faso: Unsteady Statehood in West Africa. Boulder, CO: Westview.

Gakunzi, David. 1991. "Preface a` l'e'dition franc, aise." In Oser inventer l'avenir. La parole de Sankara (1947-194V), V-Y). Paris: Pathfinder and L'Harmattan.

Guirma, Fre'de'ric. 1991. Comment perdre le pouvoir? Le cas de Maurice Yame'ogo. Paris: Editions Chaka.

Harrison, Paul. 19AV. The Greening of Africa. Harmondsworth: Penguin.

Harsch, Ernest. 199A. "Burkina Faso in the Winds of Liberalization." Review of African Political Economy ۲0 (VA): ٦٢٥- ٦٤١.

Harsch, Ernest. 1999. "Trop, c'est trop!: Civil Insurgence in Burkina Faso, 1990-49." Review of African Political Economy ۲٦ (٨١): ٣٩٥-٤٠٦.

Harsch, Ernest. Υ··٩. "Urban Protest in Burkina Faso." African Affairs ۱۰λ (ξ٣١): Υ٦٣-Υ٨٨.

Harsch, Ernest. ۲۰۱۲. "Thomas Sankara (۱۹٤٩-۱۹۸۷)." In Dictionary of African Biography, edited by Emmanuel K. Akyeampong and Henry Louis Gates, Jr., Vol. 0, ۲٦٨-۲٧٠. Oxford: Oxford University Press

Hilgers, Mathieu, and Jacinthe Mazzocchetti, eds. Y • 1 • . Revolts et oppositions dans un regime semiautoritaire. Le cas du Burkina Faso. Paris: Karthala

Jaffre', Bruno. 1944. Burkina Faso: Les Anne'es Sankara, de la re'volution a` la rectification. Paris: L'Harmattan.

Jaffre', Bruno. Y··V. Biographie de Thomas Sankara: La patrie ou la mort.... Ynd ed. Paris: L'Harmattan.

Jaffre', Bruno. Y • • 9. "Que sait-on sur l'assassinat de Sankara?" Accessed January Y £, Y • NY. http://thomassankara.net

Kabeya Muase, Charles. ۱۹۸۹. Syndicalisme et democratie en Afrique noire: L'experience du Burkina Faso (۱۹۳٦-۱۹۸۸). Paris and Abidjan: Karthala and Inades Edition.

Koumba, Barry. 1994. "Popular Participation in Burkina Faso: Contribution of the Peasant Society." Paper presented at the International Conference on Popular Participation in the Recovery and Development Process in Africa, Arusha, Tanzania, February 17–17. Addis Ababa: UN Economic Commission for Africa, E/ECA/ICPP/9.17V.

Loada, Augustin. 1997. "Blaise Compaore" ou l'architecte d'un nouvel ordre politique." In Le Burkina entre re volution et de mocratie, edited by Otayek et al.,

Loada, Augustin. Y. V. "Contro Ter l'opposition dans un re'gime semi-autoritaire. Le cas du Burkina Faso de Blaise Compaore". In Re'volts et oppositions dans un re'gime semi-autoritaire, edited by Hilgers and Mazzocchetti, ۲٦٩-۲٩٤.

Martens, Ludo. 19A9. Sankara, Compaore' et la re'volution burkinabe'. Berchem, Belgium: Editions EPO.

Martin, Guy. ۱۹۸۷. "Ideology and Praxis in Thomas Sankara's Populist Revolution of & August ۱۹۸۳ in Burkina Faso." Issue: A Journal of Opinion ۱۰: ۷۷

Ministe`re de la planification et du de veloppement populaire. \9.40. Premier plan quinquennal de de veloppement populaire, \9.41-\9.91. Rapport ge ne ral de synthe`se. Ministe`re de la planification: Ouagadougou

Novicki, Margaret A. ۱۹۸٦. "Burkina Faso: Transforming the Statistics." Africa Report ۳۱ (۳): ۱۸-۷۲, May–June.

Otayek, Rene'. ۱۹۸۹. "Rectification." Politique africaine No. ٣٣, March, ۲-1.
Otayek, Rene', Filiga Michel Sawadogo, and Jean-Pierre Guingane', eds., 1997.
Le Burkina entre re'volution et de'mocratie (19۸۳-1997). Paris: Karthala
Oue'draogo, Bernard Le'de'a. 1999. Entraide villageoise et de'veloppement:

Groupements paysans au Burkina Faso. Paris: L'Harmattan

Oue'draogo, Boureima. ۲۰۱۰. "Re'volution du & aou 't ۱۹۸۳: Que reste-t-il de l'he'ritage de Thom Sank?" Accessed January ۲٤, ۲۰۱۲. http://www.thomassankara.net

Prairie, Michel, ed. Y··V. Thomas Sankara Speaks: The Burkina Faso Revolution,

Sandwidi, Kourita. ۱۹۹7. "Syndicalisme et pouvoir politique. De la re'pression a la renaissance." Le Burkina entre re'volution et de'mocratie, edited by Otayek et al., "Yo-YoY.

Sankara, Thomas, and Franc, ois Mitterrand. 1941. "La joute verbale Sankara Mitterrand (texte integral), 1V novembre." Accessed October ۲۲, ۲۰۱۲. http://thomassankara.net

Savadogo, Kimseyinga, and Claude Wetta. 1997. "The Impact of Self-imposed Adjustment: The Case of Burkina Faso, 1907. 9." In Africa's Recovery in the 1999:: From Stagnation and Adjustment to Human Development, edited by Giovanni Andrea Cornia, Rolph van der Hoeven and Thandika Mkandawire, orth. New York: St. Martin's Press.

Secre'tariat ge'ne'ral national des CDR. ۱۹۸٦. Premie`re confe'rence nationale des Comite's de de'fense de la re'volution: documents finaux. Ouagadougou: Imprimerie presses africaines.

September National Imbizo. Y · ۱Y. "The People's Manifesto", "About the Imbizo" and "Thomas Sankara: A Celebration of His Legacy". Accessed October YY, Y · 1Y. http://septembernationalimbizo.org

Skinner, Elliot P. ۱۹۸۸. "Sankara and the Burkinabe" Revolution: Charisma and Power, Local and External Dimensions." Journal of Modern African Studies ۲7 (۳): September, ٤٣٧-٤00.

Some', Vale`re D. 1994. Thomas Sankara: L'espoir assassine'. Paris: L'Harmattan. Tilly, Charles. 1974. From Mobilization to Revolution. New York: Random House.

Tilly, Charles. 1990. European Revolutions, 1897-1997. Oxford: Blackwell Publishers.

Trimberger, Ellen Kay. ۱۹۷۸. Revolution from Above: Military Bureaucrats and Development in Japan, Turkey, Egypt and Peru. Piscataway, NJ: Transaction Publishers.

Union pour la renaissance/Parti sankariste (UNIR/PS). Y • • 9. "Statuts de l'Union pour la renaissance/ Parti sankariste," Ouagadougou

Union pour la renaissance/Parti sankariste (UNIR/PS). Y·۱Y. "Le Mot du pre'sident." Accessed March 4, Y·1Y. http://unirps.org

Zagre', Pascal. 1998. Les politiques e'conomiques du Burkina Faso: Une tradition d'ajustement structurel. Paris: Karthala.

# درباره جهش بزرگ به پیش

تا به امروز محبوب ترین روش برای تحقیر غیرمعمول جمهوری خلق چین و سابقه حزب کمونیست چین، استناد به جنایات ادعایی مائو تسه تونگ است که از اوایل دهه ۱۹۳۰ تا زمان مرگش در سال ۱۹۷۲، عموماً به عنوان رهبر ارشد شناخته می شد.

اگر از زمان انقلاب چین، حزب کمونیست تا این حد خود را سرگرم بهبود وضعیت مردم چین کرده بود، چرا دست به کارزارهای فاجعه باری مانند جهش بزرگ به پیش و انقلاب فرهنگی زد؟ در این نوشته درتلاش هستیم این موضوع را قدم به قدم بررسی کنیم.

جهش بزرگ به پیش که در سال ۱۹۵۸ کلید خورد، یک برنامه جاه طلبانه بود: برنامه ای برای دستیابی به صنعتی شدن و جمعی سازی سریع. تسریع در ساخت سوسیالیسم و اجازه دادن به چین برای شکست نهایی توسعه نیافتگی و فقر چند صد ساله.

همان گونه که مائو گفته بود:

می بایست فاصلهی میان چین و ایالات متحده را ظرف پنج سال کم کنیم و در نهایت در عرض هفت سال از ایالات متحده پیشی بگیریم. مائو در استراتژی اقتصادیش نشان داد که «صنعتی شدن شهری به سبک شوروی» در چین موفقیت آمیز نیست.

ویجی پراشاد، مارکسیست هندی، جهش بزرگ را به عنوان «تلاشی برای آوردن صنایع کوچک به مناطق روستایی» توصیف می کند. مائو معتقد بود روستاها بار دیگر به «منبع واقعی تحول اجتماعی انقلابی» و «عرصه بنیادینی که در آن مبارزه برای دستیابی به سوسیالیسم و کمونیسم تعیین می شود» تبدیل خواهد شد.

تجمیع کشاورزی به سرعت انجام شد و جذابیت گسترده ای برای روحیه انقلابیِ توده ها به وجود آورد. جی چائوزو (در آن زمان مترجم وزارت امور خارجه و بعداً سفیر چین در بریتانیا (۱۹۸۷–۱۹۹۱)) در خاطرات خود می نویسد:

دهقانان زمین های کوچکی از خود باقی گذاشتند، آن هم فقط برای کشاورزی معیشتی. هر فعالیتی برای منافع جمعی بود و به طور مساوی تقسیم می شد. قرار بود کادرها در مزارع،کارخانه ها و کارگاه های ساختمانی به دهقانان بپیوندند. حتا خود صدر مائو نیز در یک پروژه سدسازی ظاهر شد تا با بیلی در دست عکس اَش را بگیرد.

جهش بزرگ به طور کلی موفقیت آمیز نبود. لیو مینگ فو مینویسد «جهش بزرگ هدف جلو زدن از بریتانیا و ایالات متحده را محقق نکرد. درواقع اقتصاد چین را به رکود کشاند. این امر باعث تعداد زیادی مرگ و میر غیرطبیعی شد و سهم جهانی چین از تولید ناخالص داخلی را کاهش داد.»

اختلال در ساختار اقتصادیِ جامعه، همراه با خروج ناگهانی کارشناسان شوروی در سال۱۹۲۰ و مجموعه ای از خشکسالی ها و سیل های وحشتناک، باعث شد محصولات ضعیفی تولید شوند. در همین حال با میلیون ها دهقان که برای کار در کارخانهها به شهرها فرستاده شده بودند «کسی برای درو کردن و خرمن زدن در دسترس نبود».

از آن طرف، جهش بزرگ عیب دیگری هم داشت؛ و آن فرصت طلبیِ بعضی اعضای حزب بود. مثلاً شخصی به اسم «جانگ جی جونگ» وضع روستاها را برای مائو چنین توصیف کرد: « وضع کشور بسیار عالی ست و مردم احساس امنیت می کنند.»

از آن سو، آفت دیگر جهش بزرگ اطلاعات غلطی بود که در ثبت محصولات انجام می شد. (به همان دلیلی که در بالا می شد. (به همان دلیلی که در بالا اشاره شد.) و اگر معلوم می شد دروغ گفته اند، می گفتند محصولاتشان آفت زده، یا آب و هوای بد باعث نابودی مقداری از آن ها شده است.

برای مثال دبیر حزب کمونیست استان هویی دستور داده بود تا نهال های برنج را از کشتزار های دوردست آورده و در زمین های دو سوی مسیر قطاری که مائو در آن برای بازدید از زمین ها آمده بود بکارند تا رهبر خیال کند اوضاع خوب است.

البته برخی از اهداف جهش بزرگ محقق شد - به ویژه آبیاری زمین های قابل کشت. با این حال به هدف کلی خود نرسید و در طول اجرایش اختلالاتی به جامعه وارد کرد که تا زمان لغو آن در سال ۱۹۶۲، جامعه را در بر گرفته بود.

این یک موضوع بسیار بحث برانگیز در تاریخ چین باقی مانده است. برای ضد کمونیست ها، جهش بزرگ مدرک غیرقابل انکاری درمورد ماهیت هیولایی و قاتلانه حزب کمونیست چین-به ویژه مائو تسه تونگ-است.

نکتهٔ دیگری که بسیار درمورد آن صحبت می کنند، قحطیِ ناشی از جهش بزرگ بوده است. به نظر می رسد که مورخان بورژوای غربی به رقم ۳۰ میلیون نفر برای تعداد تخمینی از دست رفته در قحطی ناشی از جهش بزرگ رضایت داده اند.

اوتسا پاتنایک، اقتصاددان هندی، بر اساس یک تحلیل آماری دقیق به این نتیجه می رسد که:

نرخ مرگ و میر در چین، از هر ۱۲ کشته از بین هزار نفر در سال ۱۹۵۸ (یک رقم پایین تاریخیِ ناشی از اصلاحات ارضی و گسترش خدمات اولیه پزشکی در سراسر کشور) به اوج ۲۰/۶ در هر هزار نفر در سال ۱۹۲۰ رسید.

«اگر نرخ بسیار پایین مرگ و میرِ ۱۲ نفر در هزار را که چین تا سال ۱۹۵۸ به آن دست یافته بود، به عنوان معیار در نظر بگیریم، و مرگ و میر بیش از این را در دوره ۱۹۵۹ تا ۱۹۲۱ محاسبه کنیم، در مجموع مرگ و میر به 11/0 میلیون نفر می رسد. این حداکثر بر آورد احتمالی «مرگهای قحطی» است.»

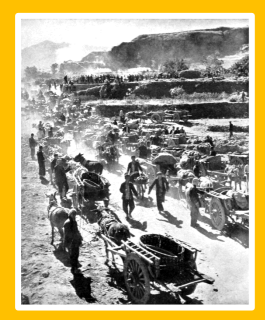
پاتنایک می نویسد که حتا اوج میزان مرگ و میر در سال ۱۹۲۰ «با نرخ مرگ و میر ۸ ۲۶ در هر هزار نفرِ هند در همان سال تفاوت کمی داشت، رقمی که کاملاً عادی تلقی می شد و برای همین هیچ انتقادی را بر نینگیخت.»

این نکته ی مهمی است.سوءتغذیه آن زمان یک بلا در سراسر جهانِ در حال توسعه بود. تاریخ چین مملو از قحطی های وحشتناک است، از جمله در سال های ۱۹۰۷، ۱۹۲۸ و ۱۹۲۲. اما تنها در دوران مدرن، تحت رهبری همین حزب کمونیستِ «هیولا صفت» است که سوءتغذیه در چین دیگر تکرار نشد!

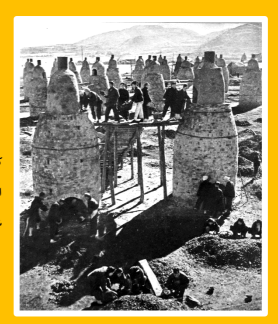
به عبارت دیگر، شکست جهش بزرگ توسط دانشگاهیان بورژوا بدبینانه دستکاری شده است تا کل تاریخ انقلاب چین را تحقیر کنند. جهش بزرگ جنایت ظالمانه علیه بشریت نبود. این تلاشی مشروع برای تسریع در ساختن یک جامعه سوسیالیستیِ مرفه و پیشرفته بود. اما به دلیل کاستی های ش کنار گذاشته شد.



اعزام مقامات دولتی برای کار در روستا، ۱۹۵۷



گاریهای انتقال فولاد، ۱۹۵۷



کورههای بلند خاکی که در اواسط اکتبر ۱۹۵۸ ساخته شدند.

اعضای کمون مشغول کار در شب، به کمک لامپها



## مائوئیسم و چرخشی در نقد ادبی مارکسیستی

«و چه بسا جادوی ادبی، خلاصی ذهنِ سرگردانِ ناپایدار از مُشتی خاک مُرده یا واقعیت است.»

استفان مالارمه

#### مقدمه

از آنجا که وظیفهای سترگ بر عهده کارل مارکس بود تا از یک سو، ماتریالیسم خود را بسط و گسترش دهد و از سویی دیگر، هدف انقلابی خود را در پیش بگیرد، پرداختن مستقیم به هنر و ادبیات در آثار او، جز در معدود جاهایی به چشم نمی خورد. گرچه او در جوانی شعر می سرود و قطعه نمایشی منظوم از او به جا مانده، اما آنقدر بار سنگینی به دوشش بود تا نگذارد او، نظریه ای ساختارمند و کامل درمورد ادبیات عرضه کند. گرچه او یک بار در نامه ای به انگلس، آثارش را یک «کلِ هنری» وصف می کند، اما زمان نیاز بود تا پس از او، بزرگان دیگری پا به عرصه بگذارند و به چهارچوب بندی این مفهوم در بستری مارکسیستی بیردازند. مائوتسه دون، رهبر انقلاب چین هم، در مقالات و سخنرانی های گوناگونش، رابطه ی میان عمل فرهنگی و عمل انقلابی را -یا

دقيق تر- بحث «نويسنده و تعهد» را مطرح كرد. مالارمه در «بحران شعر» گفته بود: «ادبیات در اینجا دستخوش یک بحران حاد و بنیادی ست». برای مائو، این بحران بیش از پیش بود زیرا عقیده داشت: «در بسیاری از رشته های هنری، تحول سوسیالیستی تاکنون به موفقیت های ناچیزی دست یافته است. مردگان، بر بسیاری از رشته های هنری کماکان مسلط اند.» منظور مائو از مردگان، آشکارا شکل کلاسیک و بی روحی بود که بر زمینه های فرهنگی تسلط داشتند. اما تغییر در ساختار نوشته ها و خارج شدن از سبک کلاسیک، به این منظور نبود که آن ها را تماماً باید کنار گذاشت و دیگر سراغشان نرفت؛ بلکه می بایست به شیوه ای نوین، «میراث یرغنا» و «بهترین سنت های ادبیات و هنر » را که از عهد باستان یا کشورهای خارجی به این دوران رسیده اند را طوری جهت داد که «در خدمت توده های مردم» گذاشته شوند. مائو در تلاش بود تا ادبیات و هنر را توده ای، و دید نویسندگان را نسبت به مردم عوض کند. او بر این نکته یای می فشرد که «آن ها (نویسندگان) زبان مردم را نمی فهمند، به این معنی که با زبان غنی و زنده ی توده ها به خوبی آشنا نیستند». پیش از شروع بحث، باید بدانیم که خود مائو، شاعری چیره دست بود و به ادبیات کلاسیک چینی بسیار تسلط داشت. چنان که در سخنانش، پی در پی مثال هایی از کلاسیک های چینی می آورد. به علاوه، شاعر بزرگ شیلیایی، یابلو نرودا، اشعار مائو را یکی از فضایل او قلمداد کرده است. شرکت در جنبش ادبی ماه می ۱۹۱۹، و دفاع از لو شون، ادیب بزرگ چینی که سبک ادبی را در چین دگرگون ساخت، نشان می دهد مائو به ادبیات بسیار مسلط بود و نکته های او را باید از دید یک ادیب نگریست، نه یک رهبر سیاسی.

از آنجا که بررسیِ مستقیم نظرات مائو درمورد ادبیات، مشخصاً مبحث را ناقص خواهد گذاشت، تصمیم گرفتم رویکرد بزرگان مارکسیسم را، از مارکس و انگلس پی بگیرم تا درنهایت به مائو برسم. امید است هرجا که بحث به ظاهر گیج کننده می شود، به خاطر ذات مبحث باشد و نه کج فهمی من.

### مارکسیسم و ادبیات

کارل مارکس، واقعیت های اقتصادی را یکی از مهم ترین بنیادهای تمام ایدئولوژی ها می دانست. چرا که «هستی اجتماعی ست که آگاهی اجتماعی را تعیین میکند» و هنر و ادبیات نیز جزو همان ایدئولوژی هایی هستند که نهایتاً به طبقه حاکم بر آن جامعه خدمت می کنند. پس شناخت کامل و دقیق هنر، وقتی میسر می شود که روابط اجتماعی را به دقت مورد بررسی قرار دهیم. وقتی این مسئله را درک کنیم است که می توانیم توضیح دهیم چرا در قلب رازگو، روای داستان، پیرمردی را تنها به خاطر نفرت از چشم لاشخورمانند او با آرامش تمام به قتل میرساند و جسد او را در زیر تختههای کف اتاق پنهان میکند.

مارکس در نظریه های ارزش اضافه، این گفته را تصدیق می کند که: «برای بررسی رابطه ی میان تولید معنوی و تولید مادی، نخست لازم است دومی را نه به صورت مقوله ای کلی، بلکه در غالب تاریخی معین دریابیم. از این جاست که برای نمونه انواع مختلف تولید معنوی با شیوه ی تولید سرمایه داری و شیوه تولید قرون وسطی همخوانی می یابد.» دقیقاً بر همین مبناست که شعر یا داستانی تاثیر گذار، به مرور زمان جایگاه اثرگذاری خود را از دست می دهد. چرا که به قول تری ایگلتون، «خوب نوشتن فقط بسته به "سبک" نیست؛ خوب نوشتن همچنین به داشتن چشم اندازی ایدئولوژیکی بستگی دارد که بتواند در واقعیت های تجربهی انسان، در موقعیتی معین نفوذ کند.» و این توضیح می دهد که مثلاً چرا انجیل در عصر حاضر، آن اثر بخشی ممکن را که در قرون وسطی داشت ندارد. زیرا آن «موقعیت معین» دگرگون گشته. و دوباره همین موارد نشان می دهند که چرا دیگر شاهکاری همچون ایلیاد یا اودیسه نوشته نشد. زیرا باز هم «موقعیت معین» آن به پایان رسید. اما این جمله ها نباید سبب شود که خیال کنیم، تمام شیوه های هنری در هر دوره ی تاریخی، منحصراً از تکامل شیوه ی تولید زاده میشوند. مارکس در مقدمه ی گروندریسه نوشت: «درمورد هنرها شیوه ی تولید زاده میشوند. مارکس در مقدمه ی گروندریسه نوشت: «درمورد هنرها شیوه ی تولید زاده میشوند. مارکس در مقدمه ی گروندریسه نوشت: «درمورد هنرها

توسعه و تحول جامعه لذا بنیاد مادی، ساختار کلی، به قولی، سازمان آن ندارد.» این هنر است که می تواند به ما، نتیجهی آن جامعه ای را نشان دهد که زیربنای اقتصادی پدید آورده. به قول آلتوسر در پاسخ به آندره دپره، «من بر این باورم که ویژگی هنر آن است که "وادارمان کند" چیزی را که به واقعیت اشاره دارد "ببینیم"، "دریابیم"، و "احساس کنیم".» همین دیدن است که می تواند دیدگاه ما نسبت به زیربنا را عوض کند و به نوعی بر آن اثر بگذارد. این را انگلس هم در نامه ای به بورگیوس تصدیق کرد: «تکامل سیاسی، حقوقی، فلسفی، مذهبی، ادبی، هنری و مانند آن، بر تکامل اقتصادی استوار است. با این حال، همه ی این ها در یک دیگر و در شالوده ی اقتصادی تأثیر می گذارند». مائو در این اندیشه، بیش از انگلس دقیق شد و در رساله ی «درباره عمل» نوشت: «ما می پذیریم که در سیر عمومی تاریخ بشر، شرایط مادّی تعیین کننده ی شرایط فکری و روحی انسان هاست. یعنی هستی اجتماعی تعیین کننده آگاهی اجتماعی ست. اما در عین حال، می پذیریم که -و باید بپذیریم که - واکنش وضع فکری و روحی، و واکنش آگاهی اجتماعی نیز، متقابلاً بر هستی اجتماعی اثر می گذارد و روبان نیز در پایه اقتصادی اثر گذارد و روبان نیز در پایه اقتصادی اثر گذارد است.»

به علاوه لنین، در مقاله «لئو تولستوی و دوران او»، زمانه ی تولستوی را در شکل گیری و پرورش یافتنِ استعداد بی نظیر او بسیار پر اهمیت دانست. زیرا زمانه هم، تابع اقتصاد است و لنین در این جا به درستی به این مفهوم اشاره کرده بود. او به نقل از یکی از شخصیت های آناکارنینا می نویسد: «اینجا در روسیه، اکنون همه چیز آشفته و وارونه شده است و چیزها دارند دوباره شکل می گیرند». منظور از این وارونگی، جامعه ای در حال دگرگونی ست. و بی شک کار هنرمند، نقد این وارونگی ست و به تصویر کشیدنِ آن. چنان که مائو در تعریف از اُپرای «فرار اجباری به کوهستان لیان شان» در جمله ای شگفت انگیز و درخشان می نویسد: «اکنون شما این وارونگی تاریخ را وارونه کرده اید.»

همچنین، در رد دیدگاه مذهبیِ تولستوی، لنین می نوسید که این دیدگاه، چیزی جز بازتاب ایدئولوژیک نظام کهنه نیست. همین بازتاب ایدئولوژیک است که در ادبیات نمود می یابد. پس همان طور که مارکس جایی گفته بود «هر سخنی، مُهر یک طبقه بر پیشانی دارد. طبقه ای که خودش پیشانی دارد. طبقه ای که خودش پیشاپیش در نظام فعلی موجودیت می یابد. این موارد است که هنر را، در نهایتِ استقلالی که دارد، وابسته به چیزهای دیگر می داند. چه هنر و چه ادبیات، به قول مائو، از آن رو زیبا هستند که منحصر به خودشان نیست.

## مائوئیسم و چرخشی در ادبیات

تری ایگلتون در «مارکسیسم و نقد ادبی» می نویسد: «به نظر پلخانوف، مانند بلینسکی و لوکاچ، نویسنده با خلق "نمونه نماها" واقعیت را به طرزی بسیار پر معنی تر بازتاب می دهد.» اما لزوماً این بازتاب «پر معنی تر»، به خدمت توده ها نمی آید. چرا که بسیاری از نویسنده ها از زبان مردم به دورند. مائو در «سخنرانی ها در محفل ادبی و هنری ین آن» می نویسد: «از آنجا که تعداد زیادی از نویسندگان و هنرمندان از توده ها بریده اند و زندگی شان خالی ست، طبعاً با زبان خلق آشنا نیستند. بدین جهت آن ها نه فقط به زبانی می نویسند که بی رنگ و بی بوست، بلکه غالباً تغییرات عجیب و غریبی در متن شان به وجود می آورند که فرسنگ ها از زبان مردم به دور است.» و این متن مشخص می سازد که نویسنده و هنرمند تنها زمانی می تواند چیزهایی را که از واقعیات زندگی پی برده، و در داستان انعکاس دهد که عمیقاً زبان توده ها را درک کند. اما این بازتاب واقعیت ها، بازتاب مستقیم چیزی که در جامعه می گذرد نیست. همان گونه که هر طبقه جامعه را به یک دید می نگرد، برداشت او از جامعه هم متفاوت است و می تواند بر حسب چیزی که طبقه اَش ایجاب می کند، حتا چیزی به کلی برعکس باشد. مارکس در خانواده مقدس نیز در مورد رمان اوژن سو می نویسد که این داستان، باشد. مارکس در خانواده مقدس نیز در مورد رمان اوژن سو می نویسد که این داستان، زندگی زمانه ی خود را برخلاف واقع تصویر کرده است. لوکاچ می نویسد که این داستان، زندگی زمانه ی خود را برخلاف واقع تصویر کرده است. لوکاچ می نویسد که این داستان،

راستین «از آنچه نمود بیرونی به دست می دهد، بازتاب ژرف تر و جامع تری از واقعیت عینی عرضه می كند». این "شناخت راستین" را مائو یک بار درمورد سازمان های حزبی (که بی شک می توانیم آن را درمورد ادبیات نیز به کار ببریم) به آندره مالرو گفت: «ما به توده ها به شکلی روشن چیزی را برخواهیم گرداند که آن ها به شکلی آشفته به ما دادند.» اما فقط زمانی می توان به توده ها چیزی را بازگرداند که ابتدا بتوان چیزی را از آن ها گرفت. هنرمندانی که از مردم فاصله گرفته اند، چیزی هم از آن ها نمی توانند بگیرد؛ و این برداشت دقیق از همان جمله ی مائو هست که پیشتر گفتم: «از آنجا که تعداد زیادی از نویسندگان و هنرمندان از توده ها بریده اند و زندگی شان خالي ست، طبعاً با زبان خلق آشنا نيستند. » و بعد در ادامه متذكر مي شود كه «اگر مي خواهید که توده ها شما را درک کنند، اگر می خواهید با توده ها حوش بخورید، باید اراده کنید و از یک پروسه طولانی و حتا دردناک تجدید تربیت بگذرید.» همان کاری که گورکی انجام داد و سال های زیادی به دور روسیه گشت و به هر کاری که می توانست مشغول شد و تربیت یافت. و این تجربه، اندوخته ای شدند برای جوشش هنری که در او شعله می کشید. این فعالیت ها از آن رو یر اهمیت هستند که یکی از اركان اصلى فعاليت انقلابي را تشكيل مي دهند. مائو در «سخنراني هايي در محفل ادبی و هنری ین آن» دو جبهه اساسی را در نبرد انقلابی مشخص می کند: جبهه قلم و جبهه شمشیر؛ زیرا برای بیروزی نه تنها باید بر ارتشی نظامی اتکا کنیم که باید ارتشی فرهنگی نیز داشته باشیم. چنان که گفت: «درست این است که کاری کنیم تا ادبیات و هنر، به جزئی از مکانیسم عمومی انقلابی بدل شوند.» «نوشته های ما باید به آنها (مردم) یاری دهد تا با هم متحد شوند، پیشرفت کنند، چون تنی واحد به پیش روند، خویشتن را از آنچه عقب مانده است برهانند و آنچه انقلابی ست را بسط و تکامل بخشند.» این دیدگاه بر خلاف دیدگاه یی پر ماشری است که به تبعیت از تروتسکی، نقش ادبیات را اساساً از شکل انداختن می دانست و نه تقلید. نظر تروتسکی و ماشری در این زمینه برخلاف چیزی ست که انگلس از «نمونه نماها» می گفت و لوکاچ بعدها

آن را گسترش داد. البته لوکاچ نیز به بازتاب صرف اعتقاد نداشت، گرچه آن را درست می دانست. در کتاب رئالیسم معاصر به این نکته اشاره می کند که نویسندگان مدرن باید کاری بیش از بازتاب محض نومیدی و دل مردگی جامعه ی بورژوایی نشان دهند و باید بکوشند در برابر این پوچی و بیهودگی دیدگاهی انتقادی اختیار کنند. در اینجا لوكاچ، نويسنده را يك منتقد مي داند. همان گونه كه مائو هم وظيفه هنرمندان را افشاگری علیه تمام نیروهای تاریک و زیان باری می دانست که توده ها را در چنگ خود دارند. مائو در نقد و رد فیلم «زندگی اوسیون»، منتقدان را که ذات ارتجاعی فیلم را درک نکرده بودند و به جای نقد آن به تحسین از فیلم پرداخته بودند، حمله می کند و به طعنه مي نويسد آن ها «به اصطلاح ماركسيسم را فرا گرفته اند؛ (...) با وجود اين كه پیشرفا جامعه یعنی ماتریالیسم تاریخی را مطالعه کرده اند، (...) به محض آن که با یک واقعیت مشخص تاریخی، یک چهره مشخص تاریخی، یا متفکری مشخص که برخلاف جهت تاریخ سیر می کنند، رو به رو می شوند، در برابر چنین نظرات ارتجاعی ای تسلیم می شوند.» آشکارا مشخص است که به غیر از تکنیک صرف زیباشناختی در ادبیات، موضع گیری در برابر امر اجتماعی که بازتابش را در دوگانه ی ارتجاعی-مترقی بازنمایی میکند، بسیار مهم است. برای همین به غیر از بُعد زیباشناختی محض یک اثر به قول لوکاچ در رمان تاریخی، «مهم این نیست که اسكات يا منزوني، به لحاظ هنري برتر از مثلاً هاينريش مان بودند يا نه، يا دست كم نکته ی اصلی این نیست. مهم این است که اسکات و منزونی، یوشکین و تولستوی قادر بودند زندگی عمومی را به شیوه ی ژرف تر، اصیل تر، انسانی تر و مشخصاً تاریخی تر از حتا برجسته ترین نویسندگان روزگار ما دریابند و تصورش کنند یا نه...» اما حتا اگر از لوکاچ نیز فاصله بگیریم و به برشت برسیم که مخالف سر سخت او بود، صحبت های مائو درمورد تجربه کردن و آزمودن نویسندگان و تبلور میان کار عملی، این قدرت را دارد تا با یک چرخش، در کالبد برشت هم درآید؛ به خصوص آن جا که (برشت) نوشت: «برداشت ما از رئالیسم باید گسترده و سیاسی باشد و بر همه ی

قراردادها فرمانروایی کند... ما نباید رئالیسم را از آثار موجود خاص استنتاج کنیم، بلکه باید از هر وسیله، چه کهنه و چه نو، چه آزموده و چه نیازموده، حاصل آمده از هنر یا هر چیز دیگر، بهره گیریم تا واقعیت را به شکلی به انسان ها عرضه کنیم که انسان ها بتوانند بر آن مسلط شوند.» جملات پایانی عیناً در راستای همان جمله ی مائو قرار می گیرند که گفت: «نوشته های ما باید به آنها (مردم) یاری دهد تا با هم متحد شوند، ييشرفت كنند، چون تني واحد به پيش روند». و آن جا كه رئاليسم را در ذيل مفهومي سیاسی در نظر گرفت، همان عقیده ی مائوست بر تقدم عمل سیاسی بر هر چیز. با نگرشی سیاسی و فهم عمیق اجتماع است که می توان اسلوب نوشته را پی ریخت تا بدان جاکه هر کلمه در نوشته یا شعر، چنان در ساختار خود قرار گیرند که همچون تنی واحد شوند؛ هر كلمه بايد نمودي از واقعيات باشد، هرچند كه واقعيات را در انتزاع فرو برد. هر كلمه بايد همچون نُتى باشد كه موسيقى اى را يديد آورد و نويسنده همان موسیقی دان است که باید چنان نت ها را به دقت و در جهتی درست و کامل انتخاب كند كه تماميت نوشتار در خدمت توده ها قرار گيرد. چنان كه مائو گفت، نو يسنده بايد وارونگی تاریخ را وارونه کند؛ «تاریخ را توده ها می آفرینند، ولی در تمام ادبیات و هنر کهنی که از توده ها جدا شده اند، توده همچون پس مانده های اجتماع نمود پیدا مي كند و صحنه ها [و نوشته ها] به تسخير آقايان متشخص، خانم هاي ممتاز و دختران ناز پرورده در می آیند.» بگذارید این گفته ی لوکاچ را که گفت «نویسندگان دست کم سوسیالیسم را مد نظر قرار دهند» آشکارا این چنین دگرگون کنم که «نویسندگان دست كم توده ها را مد نظر قرار دهند». به اين معنى كه بايد ميان ها غرق باشند؛ همان طور که مائو گفت «چون ماهی در آب». محیط پیرامون ماست که اندیشه را شکل می دهد و این اندیشه است که نزد نویسنده به چیزی بدل می شود که بعدها آن را به تحریر در می آورد. والتر بنیامین از قول ادوارد فوکو گفته بود که کارگران، گرچه ممکن است در محیطی زندگی کنند که به عطر گل آراسته و با صدای یرندگان پیوند خورده باشد، اما از آنجا که با صدای ماشین آلات سخت و زننده ی کارخانه ها خو گرفته اند، تنها چیزی

که برقی به چشمانشان می اندازد، شنیدن صدای کارخانه است، نه صفیر پرنده ای خوش صدا. نویسنده هم زمانی می تواند چنین شود، که همچون کارگر در محیطی باشد که می خواهد درموردش بنویسد. با این تفاوت که کارگر از فرط استثمار به این روز افتاده و نویسنده برای رهایی او باید چنین وظیفه ای را به دوش کشد. نویسنده باید رابطه ای سوبژکتیو با عمل پرولتاریا برقرار سازد؛ یک اثر هنری باید خطاب به توده ها باشد. آلن بدیو در «در ستایش تئاتر» گفت: «خطاب کنش تئاتری (در این جا تئاتر به مثابه شکلی از هنر و ادبیات) به همگان است. درست چنان که باید خطاب سیاست رهایی بخش چنین باشد.» تنها به این وسیله است که می تواند با آن تفکر عجین شود. نویسنده باید آن چنان در توده ها حل شود که خود را عضوی لاینفک از آن ها بداند. چرا که به قول ویکتور هوگو: «توده ها ژرفناک هستند». تنها از این طریق است که باید بینان ادبیات را و بنیان جهان را دگرگون کرد.

### نتيجه

می توان شالوده ی فکر مانو را در این چهار نکته خلاصه کرد. گرچه دامنه ی این نکات، چنان که پیش تر توضیح داده شد، بسیار فراتر از اینهاست.

- ۱. هنر و ادبیات برای چه کسانی هستند؟ برای قشر وسیع مردم.
- ۲. هنر و ادبیات چگونه می توانند به توده ها خدمت کنند؟ اعتلاء هنر و مردمی کردن آن. مردمی کردن ادبیات جنبه ای اساسی و ضروری دارد. به محض مردمی شدن، زمینه برای اعتلاء و ارتقاء ادبیات و هنر فراهم می شود. ادبیات باید برای توده ی وسیع مردم قابل درک باشد؛ نه محصور در دستان مُشتی نخبه.

- ۳. رابطه ی آثار هنری و ادبیِ حزب کمونیست با فعالیت حزب چه باید باشد؟ مفهوم هنر برای هنر، و این واقعیت که هنر، مفهومی فرا طبقاتی است، یا این برداشت که هنر به طور موازی با سیاست رشد میکند، وجود خارجی ندارد. هنر اساساً از آن رو زیباست که منحصر به خودش نیست.
- هنر و ادبیات در برابر جامعه باید چگونه باشد؟ وظیفه اصلی
   هنر و ادبیات همانا افشاگری علیه تمام نیروهای تاریک و زیانباری است که
   توده های مردم را در چنگ خود دارند.

# ما در آغازی نو از تفکر مارکسیستی هستیم

آلن بدیو، مصاحبه با مَتیو دِژان، در Les Inrockuptibles، ۲۸ آگوست ۲۰۱۸

آلن بدیو در کتاب جدید خود «پتروگراد، شانگهای» (۲۰۱۸، La Fabrique)، شکستهای افزان به عدد. شکستهای انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ روسیه و انقلاب فرهنگی چین را بازتاب می دهد. این فیلسوف بحث انگیز و همیشه مخالف جریان، به خاطر دفاع از میراث مائه نسته، تفکر خود را در مصاحه ای طولانی افشا می کند.

• به نظر میرسد که شما با خیل کتابها، اسناد و بحثهایی که صدمین سالگرد انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ روسیه را گرامی داشتهاند، متقاعد نشدهاید. به گفتهٔ شما، این حتی موضوع یک «فراموشی هماهنگ شده» است.

آلن بدیو: بله، زیرا واقعیت این انقلاب، تأثیر آن، و آنچه که هنوز در درون خود دارد و به درستی (همچنان) معاصر است، به هیچ وجه وارد بحث نشده. اکثریت قریب به اتفاقِ ارجاعات در رسانه ها از نظر «منشاء توتالیتاریسم» هستند، یا کمتر این انقلاب را به عصری دور و متفاوت می برند.

استفان کورتوا، مورخ و نویسندهٔ «کتاب سیاه کمونیسم»، مقالهای علیه لنین به همین مناسبت منتشر کرده و او را «مبدع تمامیت خواهی» نامید. آیا این جریان را امروز در تاریخنگاری فرانسه غالب میبینید؟

آلن بدیو: شور ضد انقلابی استفان کورتوا دیگر نیازی به نمایش ندارد! این برند اوست و طرز گذران زندگیش. انداختن انقلابیون به زباله دانِ همیشه بازِ «توتالیتاریسم» معامله ای است که در بازار ایدئولوژی و همچنین در رسانه ها که تقریباً همه جا به بخشی از الیگارشی بزرگ سیاره ای تبدیل شده اند، سود خوبی دارد. اما بله، دیدگاهی منفی نسبت به لنین کاملاً گسترده است. با این وجود، جریانی متضاد، روشنفکرانه و بینالمللی وجود دارد که بر اساس واقعیتها نشان می دهد لنین بی شک یکی از پنج یا شش متفکر و مبارز بزرگ سیاستهای انقلابی و کمونیستی بوده که دوران مدرن شناخته. بیایید بگوییم، از سَن ژوست و روبسییر تا به امروز.

• در بحث درمورد توتالیتاریسم، شما موضعی بدون ابهام گرفته اید و نوشته اید: «انقلاب روسیه در سال ۱۹۱۷ هرچیزی بود جز توتالیتاریسم». به گفتهٔ شما، غالباً آن را به اشتباه، با انحطاطِ حزب- دولت توتالیتر در زمان استالین یکی دانسته اند.

آلن بدیو: یکی دانستن لنین در سال ۱۹۱۷ با استالینِ مثلاً سال ۱۹۳۷، پوچ بودنش قابل توجه تر از آن چیزی است که سلطنت طلبان در اوایل قرن بیستم تبلیغ کردند، زمانی که روبسپیر و ناپلئون را در یک گونی قرار دادند. باید بگوییم ملغمه ها، فیگورهای جعلی و بینش های آخرالزمانی از نوع شوهای وحشتناک، همیشه ابزار ضد انقلاب بوده است. انقلاب روسیه نام مناسب برای سکانسی تاریخی است که از سال ۱۹۱۷ تا حداکثر ۱۹۲۹ داشت.

در تمام این دوره، نه تنها شعار «تمام قدرت به دست شوراها»، برای مجامع مردمی، برای لنین یا کسانی که به لنین وفادار بودند بدیهی بود، بلکه همان لنین بلافاصله پس از پیروزی سرخ ها در جنگ داخلی وحشیانه، پیشرفت انحطاط دولت که توسط حزب بلشویک در حال به وجود آمدن بود را تشخیص داد. ویژگی مشترک لنین و مائو، سوء ظن بزرگی بود که نسبت به هر چیزی داشتند که به بهانه قدرت دولتی، حزب انقلابی را بوروکراتیزه می کرد و آن را بی اثر می ساخت. برای کسانی که بر کلمه «توتالیتاریسم» برای نشان دادن ادغام حزب و دولت اصرار دارند، درست تر است که بگوییم لنین و مائو هر دو منتقد شدید توتالیتاریسم بودند!

• مورد جنجال برانگیزتر این است که بهرغم انتقادها، شما اساساً (همه جا) تحسین خود را نسبت به انقلاب فرهنگی چین که مائو در سال ۱۹۲۲ به راه انداخت نشان میدهید. شما یکی از معدود روشنفکرانِ فرانسه هستید که این رویداد را الهام بخش میدانید. چرا آن را این حد مهم میبنید؟

آلن بدیو: بسیار ساده است. در اواخر دهه ۱۹۵۰، مائو مانند لنین، اندکی قبل از مرگش، خاطرنشان کرد که آمیختگی میان «الگوی» روسی - که

کاملاً به استخوان رسیده - و بوروکراتیزه شدن حزب کمونیست از زمانی که قدرت را به دست گرفت، بخش بزرگی از کادرهای حزب و در نتیجه نیروهای دولتی و ارتش را به طرز غیرقابل مقاومتی به سمتی مخالف با کمونیسم کشاند. زیرا برای مائو - که نوشته هایش موجود است - تصاحب قدرت هنوز با انقلاب کمونیستی، بسیار با دگرگونی کامل برابری طلبانه جامعه فاصله داشت. او دائماً بر این عقیده بود «بدون جنبش کمونیستی کمونیستی وجود ندارد». این بدان معناست که بدون فعالیت انقلابی تودهای، حتا زمانی که حزب در قدرت است، هرگز نمی توان به چیزی جدید دست یافت. این دقیقاً برعکس استالین در اواخر دهه ۱۹۲۰ است که معتقد بود «انقلاب کامل شده» و تنها به دولت و پلیس اعتماد داشت و در حزب، تصفیه، تبعید و تیراندازی را احتناب نابذیر می دید.

انقلاب فرهنگی اولین تلاش و تاکنون تنها تلاش برای راه اندازی مجدد سیاست کمونیستی در مقیاس توده ای در شرایطی بود که حزب در قدرت است؛ بنابراین تا حد زیادی علیه این قدرت بود. برای انجام این کار، مائو خودش را در جریان جنبش غولپیکر جوانان قرار داد – باید توجه داشته باشیم که در آن زمان در سراسر جهان چنین جنبشهایی وجود داشت – سپس بر جداییهای طبقه کارگر در کارخانههای بزرگ مانور داد. همان طور که کمون پاریس اولین انقلاب پرولتاریا – و همچنین یک شکست خونین – در شرایط سرمایه داری امپریالیستی بود، انقلاب فرهنگی نیز اولین انقلاب در شرایط یک دولت سوسیالیستی بود، در یک حزب - دولت؛ و در نهایت نیز شکست خورد. اما در سیاست، هر شروعی، هر

چیزی که راه را باز میکند، شکل یک شکست را به خود می گیرد. تفکر در مورد این شکست به هر حال برای کسانی که همان آرمان ها را دنبال می کنند، وظیفه ای ناب و ساده است.

• شما میگویید در طول این «جنگ نو علیه کهنه، گروههای ضربت خیلی زود دست به اعمالی مهارنشده زدند» و بسیاری از گاردهای سرخ تسلیم «نوعی توحش عمدی» شدند. چگونه با توسل به این تجربه می توانید از سیاستی رهایی بخش حمایت کنید؟

آلن بدیو: فکر نمی کنم شما در طرح این سوال جدی باشید. چگونه تصور می کنید جنبشی از این نوع، با این دامنه و مدت، در چین، در شرایط یک دولت سوسیالیستی، بدون خشونت، حتا خشونت قابل ملاحظه صورت گیرد؟ هر جنبش تودهای شرایطی را فراهم می کند، هم برای چپ افراطی ای که تسویه حسابهای بی انضباط و جنگهای رهبران کوچک برایش انگیزه عمل است، و هم برای راستی که کاملاً به قدرتی که دارد می چسبد. افراطهای گارد سرخ -که هر دو گرایش را در خود داشت و از همان ابتدا به چپ افراطی و راست محافظه کار تقسیم می شد - شکلی بود که از این قانون دیالکتیکی جنبشها گرفته شد. آیا به خاطر قتل عام سپتامبر، اعدام، ترور یا جنگ در وانده با انقلاب فرانسه خداحافظی می کنید؟ هر تولد تاریخی ای جردناک است. اما رهبران مائوئیست جنبش، که از خود مائو شروع می شود، از این قانون آگاه بودند و از همان آغاز جنبش، با قدرت تلاش کردند علیه افراط و خشونت عمل کنند. متنی را که در کتابم، با عنوان بخشنامه ۲۱ علیه افراط و خشونت عمل کنند. متنی را که در کتابم، با عنوان بخشنامه ۲۱

ماده ای تابستان ۱۹۲۱، بخوانید. یک بخش کامل از آن افراط و تفریط هایی که شما به آن اشاره می کنید را پیش بینی می کند و سعی در جلوگیری از آن دارد. حقیقتِ تمام این ها این است که ایدئولوژی وحشت زدهِ «حقوق بشر» دوست دارد بزرگترین، اساسی ترین و جدیدترین جنبش نیمه دوم قرن بیستم را به مجموعه ای حکایات ناخوشایند و آمارهای نامحتمل تقلیل دهد.

اتفاقاً این آمارها تخصص ضد کمونیسم معاصر است. یک بار در یک گفتگوی تلویزیونی رقم ۲۰۰ میلیون کشته در گولاگ را به من دادند! با این آمار هیچ زنده ای در روسیه باقی نمی ماند. یک مصاحبه تلویزیونی دیگر رقم ۵۰ میلیون کشته در جریان انقلاب فرهنگی را ارائه داد. امروزه کاملاً مشخص شده که این رقم، احتمالاً به ۷۰۰ هزار کشته می رسد. مطمئناً این (تعداد) چیزی نیست، در ده سال ناآرامی، در مقیاس کشوری با بیش از هزار میلیون نفر و با توجه به اهمیت استثنایی مسائل مربوط به آن. قطعاً هیچ مبنایی برای فریاد زدن از نسل کشی وجود ندارد.

همه این ها صادقانه بگویم، فقط موضع محافظه کارانه کلاسیک گروه های مسلط است. از آغاز قرن نوزدهم، «روایتِ» انقلاب فرانسه به این ترتیب به رنجهای هولناکِ (وارد آمده بر) چند اشراف تقلیل یافت. این مانع از این می شود که چیزهای رخ داده در انقلاب را درک کنیم. و امروز، واژههای «توتالیتر» و «دیکتاتوری» باعث می شود که ایده یک تغییر واقعی سیاسی از طریق دریچه محافظه کار لیبرال ناپدید شود. ایده ای که مرحله ای نوین در تاریخ بشر است؛ فراتر از این چسبیدن به سهگانه نوسنگی مالکیت

خصوصی، خانواده و دولت. تلاشی که به هر وسیلهٔ ممکن سعی دارد برای مدتی نامحدود ما را در هیجان نگه دارد.

• ریموند آرون، جریان مائوئیست فرانسوی را به دلیل فرقهای شدنِ «اندیشه مائوتسه دونِ» مبارزانش یک «دین سکولار» توصیف کرد. آیا میتوانید این نقد را درک کنید؟

آلن بدیو: در کتابی که اخیراً منتشر کردهام که اودیسه فلسفی ام را پایان می دهد و نامش L'Immanence des vérités (وجود حقایق) است، نشان داده ام –حتا ادعا می کنم که ثابت کرده ام – آنچه که من «شاخص» هر سیاست رهایی بخش، یا کنسانتره عمومیِ معنای آن می نامم، بیش از هر چیز نامی خاص است. این تنها در مورد اسپارتاکوس، توماس مونزر، لنین، مائو، کاسترو و بیش از چند نفر دیگر صادق بود. در جنگ لفظیِ احمقانه ای که امروزه بر ما حاکم است، این نکته با صحبت از «دیکتاتورها» کنار گذاشته شده. اما بر این اساس (دیکتاتور نامیدن،) باید شوننبرگ را دیکتاتور موسیقی یا انیشتین را دیکتاتور فیز یک بنامیم.

دلایل عمیقی وجود دارد که چرا در تمام حوزههایی که فکر و عمل به اختراع جدیدی فرا خوانده می شوند، فرآیندی از حقیقت که مجدداً بازسازی و راهاندازی می شود، این فرآیند با نامی خاص نمادین می شود. «مائو» نام شرایطی است که در آن مارکسیسم انقلابی و سیاست کمونیستی ای به وقوع پیوست که در مقابلِ تجربه و شکست دولتهای سوسیالیستی سنجیده می شود. این کار، تئوری و عملی است که باید ما را ترغیب کند

جلوتر برویم. به هیچ وجه جای تعجب نیست که این موضوع، نوای مبهم مذهبی و خدمتکارانه داشته باشد، به ویژه در زبانِ همیشه اغراق آمیز و تأکیدیِ چپگرایان، مانند تمجیدهای خودخواهانه از دولتها. اما این فقط نتیجه ای ناخواسته ۲۳ است.

• عنوان فرعی کتاب شما – Les deux ré volutions du XXe siè cle شما بین دو انقلاب وجود (دو انقلاب قرن بیستم) – نشان می دهد که فقط این دو انقلاب وجود داشته اند. چرا مثلاً انقلاب آلمان ۱۹۳۸ یا انقلاب ۱۹۳۲ اسپانیا را به حساب نمی آوریم؟

آلن بدیو: همان طور که لنین گفت، قرن بیستم قرن انقلابهای پیروز خواهد بود. این حکم را باید به این معنا درک کرد که انقلابهای «جالب»، انقلابهایی که می توانیم از آن ها درس بگیریم، پس از ۱۹۱۷ دیگر نمی توانستند آنهایی باشند که فرو پاشیده اند. ملاک لنینیستی در اینجا به وضوح مسئله ی در دست گرفتن قدرت است. پس از ۱۹۱۷، ما دیگر در موقعیتی مانند لنین جوان نبودیم که در مورد درسهای کمون پاریس، شاید انقلاب اصلی قرن نوزدهم، تأمل می کرد، حتا اگر سرانجامش شکستی خونین بود. آنچه اکنون باید در موردش تأمل کنیم، موفقیت اندیشه کمونیستی در زمینهٔ به دست گرفتن قدرت است.

زیرا اقدامات اسپارتاکیست ها در آلمانِ سال ۱۹۱۸ یا آنارشیست ها در کاتالونیا در اواخر دهه ۱۹۳۰، هر چند تکان دهنده و از برخی جهات قابل

YT Epiphenomenon

تحسین است، اما آن ها هنوز به لحاظ پایان سریع و فاجعه بار خود، نوعی پژواک قرن نوزده در قرن بیستم بودند. به همین دلیل می توان گفت آنچه در قرن بیستم، زمانی که معیارِ ما قدرت گرفتن، ارزش آموزشی دارد، اساساً تجربه چین و در درجه دوم علاوه بر این، تجربه کره شمالی، کوبا، ویتنام...، قابل توجه است. و هیچ یک از این موارد مربوط به شورش طبقه کارگر شهری به معنای کلاسیک نبود، مانند آنچه بر قرن نوزدهم، از جمله کمون پاریس، و سرانجام اکتبر ۱۹۱۷ سلطه داشت. این بیشتر روند جنگ - «جنگی انقلابی» - در محیطی دهقانی بود. بنابراین، سؤالات تازه در بحث قدرت گرفتن تغییر باید تغییر می کرد.

اما، با انحطاط دولت های سوسیالیستی در سراسر جهان در اواخر قرن بیستم، تازگی دوباره تغییر کرد: آنچه ما باید بیش از هر چیز در موردش تأمل کنیم، دلایل این انحطاط و چگونگی راه اندازی مجدد جنبش کمونیستی فراتر از مسئله سخت و ضروریِ در دست گرفتن قدرت است. سوال می شود: چه باید کرد تا جنبش کمونیستی ادامه داشته باشد و قانون خود را حتا بر دولت جدیدی که به وسیله قهرمانان آن جنبش ایجاد شده تحمیل کند؟ و در اینجا مرجع اصلی در واقع انقلاب فرهنگی است، از جمله شکست آن. دقیقاً همان طور که کمون پاریس و شکست آن برای لنین مهم بود. انقلاب فرهنگی، کمون پاریسِ دوران دولتهای سوسیالیستی و نایدید شدن آن ها بود.

• رزمندگان انقلابی در سراسر جهان به طور پایدار تحت تأثیر تجربه «سوسیالیسم واقعاً موجود»، مانند تجربهٔ چین مائوئیست، قرار گرفتهند. آیا تجربیات اخیر، شما را نسبت به ماندگاری جریان جهانی تفکر کمونیستی خوش بین می کند؟

آلن بدیو: دقیقاً به این دلیل که مسئله سیاست کمونیستی دیگر به در دست گرفتن انقلابیِ قدرت دولتی تقلیل نمی یابد؛ هر چقدر هم که این امر ضروری باشد، ما در آغازی جدید هستیم، تأکید جدیدی بر نکات اساسی تفکر مارکسیستی. به ویژه مسائل مربوط به تحول برابری طلبانه سازمان کار، صنعتی شدن روستاها، ظهور کارگرِ چندشکلی ۲۰ فراتر از تقسیم کار دستی و فکری، مسائل مربوط به انترناسیونالیسم حقیقی، وجود دائمی مجامع مردمی در همه ی سطوح، اِعمال نظارت بر دولت: همه این ها - که در مارکس و لنین سطحی نظری داشتند، اما در چین مائو آزمایش و تجربه شدند - باید بر بازسازی یک جریان کمونیستی جهانی حاکم باشد. این اتفاق خواهد افتاد، در شروعی تازه که همیشه شدید خواهد بود.

• یکی از درسهایی که از شکست انقلاب فرهنگی گرفته اید این است که «هر سیاست رهایی بخش باید با مدل یک حزبی یا مدل چند حزبی تمام شود؛ باید خود را سیاستی «غیرحزبی» نشان دهد، هرچند بدون قرار گرفتن در الگوی آنارشیستی، که هرگز چیزی جز انتقاد بیهوده، یا

YE polymorphous

مضاعف، یا سایه احزاب کمونیست نبوده است.» به نظر شما تعادل مناسب چیست؟ چه اشکال سازمانی را مد نظر دارید؟

آلن بدیو: این پرسشی اساسی است، اما نهایتاً باید به آزمایشات واقعی منجر شود. کل موضوع این است که ما باید از تقابل ساده میان حزب دولت از یک سو و توده های مردمی از سوی دیگر فرار کنیم. دیالکتیک سیاسی باید شامل سه اصطلاح باشد، همان طور که قبلاً در متن مائو از دهه ۱۹۲۰، «چگونه می تواند قدرت سیاسی سرخ در چین وجود داشته باشد؟» می بینیم، باید سازمانهای مردمی با مجامع و جلساتشان وجود داشته باشند که بتوانند جنبشهای تودهای مستقل را در هر سطحی الهام بخشند. باید یک سازمان سیاسی وجود داشته باشد که در همه جا حاضر باشد و صراحتاً پروژه کمونیستی را حمل کند، نه به عنوان توصیف یا جزم، بلکه به عنوان یک سیستم با شعارهایی مناسب و چشم اندازی از آینده. و حداقل برای دوره ای طولانی باید حالت یگانه اَش را حفظ کند.

پیچیده ترین نکته این است که چگونه می توان مطمئن شد دیالکتیک جنبش ها و مجامع مردمی از یک سو، و سازمان سیاسی از سوی دیگر، در برابر دولت عمل میکند؛ آن هم نه برای اطاعت از آن، بلکه به نوعی برای تشویق آن به هر چیزی که به سمت جامعه کمونیستی می رود؟ این امر به وضوح غیرممکن است اگر سازمان سیاسی با دولت ترکیب شود، همان طور که در مورد احزاب کمونیستی در قدرت چنین شد. چگونه می توان ویژگی سه گانه مصادیق تصمیم جمعی را حفظ کرد؟ این مشکل ما بعد از انقلاب فرهنگی است، همان طور که بعد از کمون پاریس، مشکل لنین این

بود که چگونه یک سازمان کمونیستی بسازد تا نه تنها قدرت را به دست بگیرد، بلکه بتواند آن را حفظ کند.

به همین دلیل است که ما اکنون در چیزی هستیم که دوست من امانونل تری آن را «روز سوم» کمونیسم مینامد. با مارکس، ما اولین روز را داشتیم: تدوین اصول در بستر شکست مکرر قیام های کارگری. با لنین، روز دوم آمد: پیروزی امکان دارد، اما خصلت واقعاً کمونیستی این پیروزی متزلزل است. امروز، پس از مائو، روز سوم پیش روی ماست: اختراع سازمان کمونیستی در دوران شکست دولت های سوسیالیستی.

• شما اخیراً مقدمهای بر کتابی دربارهٔ کمون شانگهای، نوشتهٔ مورخ نئومائوئیستِ چینی هونگشِن جیانگ نوشته اید.[۱] آیا وجود جریانهای نئومائوئیستی در چین را نشانهی تساهل بیشتر دولت نسبت به این بخش از تاریخ خود می دانید؟

آلن بدیو: اطلاعات زیادی در مورد آن ندارم. چیزی که می دانم این است که چین به تنهایی شامل یک سوم پرولتاریای واقعی سیاره ما، پرولتاریای کارخانه است. و تنها در سال گذشته، ۲۰۰۰ اقدام جمعی کارگری در چین انجام شده است که باید وجود کاملاً خارقالعادهٔ نظمی تودهای، نظمی کارگری، در سطح بسیار بالایی را به آن اضافه کنیم. چین احتمالاً قلعه آتی کنش کمونیستی باقی خواهد ماند. و این واقعیت که رهبران چین، بر خلاف همه شواهد، اعلام میکنند که «چین سوسیالیست است» مرا به فکر دفاع از گذشته می اندازد.

#### پس چین امروز را چگونه میبینید؟

آلن بدیو: به لطف میراث دوران مائوئیسم، چین دارای یک سیستم آموزشی مؤثر، یک بخش علمی بیشرو، عادت به نظم کاری، یک پایگاه صنعتی مستحكم، يك نيروي كاريا منشأ دهقاني كه تعداد آن ها نامحدود است، و یک حزب-دولت که به خوبی مستقر، اقتدارگرا و مورد احترام است می باشد. همه این ها چین را قادر ساخته تا خود را به سمت توسعه سرمایه داری با شانس موفقیت بالا ببرد. اصل «دیالکتیکی» دنگ شیائویینگ، که «نخستین مرحله سوسیالیسم سرمایهداری است»، مانند شعار او که توسعه تنها حقیقت (موجود) است، سالهای درخشان موفقیت و انباشت بدوی را رقم زد. چین به یک کشور سرمایه داری تبدیل شده است که سرمایه داری میلیاردرها را و سرمایه داری دولتی را ترکیب و سازماندهی میکند؛ یک قدرت شدید رقابتی که برای منابع و خروجی ها حتا در آفریقا می جنگد، مانند فرانسوی ها، بریتانیایی ها و آمریکایی ها، هر چند با سبکی نسبتاً جدید: امپریالیسمی زیرک تر. آینده ی این ها چیست؟ احتمالاً حنگ، مانند سال ۱۹۱۶. حداقل، این چیزی است که همه برای آن آماده می شوند. ما فقط مي توانيم به اين اصل لنين برگرديم: «يا انقلاب - من مي گويم، سیاست کمونیستی - از جنگ جلوگیری می کند، یا جنگ، انقلاب را بر مم انگیزد. » بیایید به اولین آلترناتیو امیدوار باشیم، اما زمان (بر ما) فشار مي آود...

 شما پرترجمهترین فیلسوف معاصر فرانسوی هستید. در کدام کشورها ایدههای شما بیشترین بژواک را دارد؟

آلن بدیو: فکر می کنم بستگی به انواع گوناگون نوشته هایم دارد. از نظر فلسفه محض -سه گانه هستی و رویداد، منطق های دنیاها و وجود حقایق- علاوه بر دنیای دانشگاهی آمریکا، می توانم بگویم آلمان، اسلوونی، ایتالیا، استرالیا، آرژانتین، بریتانیا... اما اگر بیشتر به مقالات سیاسی من مربوط شود، پس عملاً کل جهان انگلیسی زبان، اما برزیل، ایتالیا و آلمان، هند، مکزیک... و در نهایت، از نظر ادبیات یا تئاتر، سوئیس، بلژیک و دوباره آلمان را می گویم... . و دو مورد خاص وجود دارد. در ترکیه، به غیر از سه گانه گمانه زنی و رمان های من، عملاً هر چیزی را که می نویسم ترجمه می کنند. و این دقیقاً مشابه چین در چند سال گذشته است.

يايان.

#### يادداشتها

[۱] هنگشن جیانگ، کمون شانگهای و کمون پاریس، لا فابریک، ۲۰۱۶.

# در عشق و سرمستی۲۰

## انکاریهای بر حق تنبلی ۱۸۸۳ نوشتهی یل لافارگ

«حق تنبلی»، نوشته ای منحصر به فرد در ستایش «تنبلی» و هجو «کار»، به مثابه ی امری مقدس است. نقد لافارگ بر پایه های اخلاق گرایی بنا شده و از این منظر دارای نواقص فراوانی ست که در ادامه ذکر خواهد شد. با این حال، با خواندن این رساله می توان به دانش گسترده ی لافارگ پی برد. دانش عظیمی از علوم طبیعی و اجتماعی تا مردم شناسی و سیاست. از نظر لافارگ، کار در دنیای سرمایه داری امری اید ئولوژیک است. اید ئولوژی ای که از ما می خواهد صرفاً پیوسته کار کنیم و کار کنیم، اما روشن نمی کند که نهایتاً این کار، به نفع کیست و آیا کار زیاد، کیفیت زندگی مان را آن طور که باید افزایش می دهد؟! رساله ی «حق تنبلی» از آن رو باید خوانده شود که نقدی پرشور بر اوضاع زمانه ی خود بوده است و به علاوه بسیاری از نکات مطرح شده در آن، آن قدر ملموس هستند که گویی او در عصر حاضر چنین متنی را نوشته است! گرچه نهایتاً تبیین لافارگ، آن بینش رهایی بخشی که به دنبالش هستیم را به همراه ندارد، اما بی شک حمایت گر ما در نیل به این هدف است.

رسالهی لافارگ با این عبارت آتشین آغاز می شود: «یک بیماریِ عجیب، طبقهٔ کارگر همهٔ کشورهایی که در آن تمدن سرمایه داری حکم فرما شده را فرا گرفته است. این

<sup>&</sup>lt;sup>°۲</sup> عنوان این نوشته از نقل قولی از «لسینگ» که پیش از شروع رسالهی پل لافارگ در بالای صفحه آمده گرفته شده است. عبارت کامل چنین است: «بگذارید تا در همهچیز تنبل باشیم/ به جز در عشق و سرمستی،/ تنها در تنبلی تنبل نباشیم.»

بیماری که با خود بینوایی فردی و جمعی را به همراه آورده، نزدیک دو قرن است که بشریت را آزار می دهد. این بیماری چیز نیست جز «عشق به کار»، اعتیاد جنون آمیز به کار که تا اضمحلال کامل انرژی حیاتی فرد و فرزندانش پیش می رود». بی شک رساله ی لافارگ از حیث نقد اوضاع جامعه، ریزبینی های بسیار دارد که بخشی از آن حاصل نکته سنجی او و بخش دیگر به سبب مراوده با پدر زنش کارل مارکس بوده است. گرچه مارکس به طعنه او را آخرین باکونیست می نامید، اما نمی توان تاثیر مارکس بر لافارگ را در نظر نگرفت. چنان که او خودش هم در این رساله می نویسد متحد ساختن طبقه ی کارگر، نه کار او که کار کمونیست هاست!

با این حال، رسالهی لافارگ که در ستایش تنبلی است، با زبانی کنایی قصد دارد این مسئله را که باید تمام روز مشغول به کار «مقدس» باشیم و سرمایهداری روزانه حتا بیش از ده ساعت از ما کار می کشد را به باد انتقاد بگیرد. و حقیقتاً بسیاری از نکتههایی كه او در اين رساله گفته است، امروزه نيز مصداق دارند. مثلاً بخش اول رساله كه نشان مي دهد چگونه اعتقاد به كار سبب مي شود به نحوي جنون آميز، زندگي ما به چنگال كار و سرمایه بیفتد. تعبیر او از کار را بهتر است به تعبیری مارکسیستی، «کار مجرد» بدانیم، و اگر منظور لافارگ از کار چنین نباشد، او دچار اشتباه شده است؛ زیرا مثلاً ماركس كه شبانهروز مشغول مطالعه و تحقيق و خلق ايده هاى نوين بود، نهتنها كار کردن به او آسیب نرساند، که اندیشههایش را تبلور بخشید. پس رسالهی «حق تنبلی» لافارگ انكاريهاي بر «حق كار مجرد» است، نه «حق كار». اما اين مسئله كه سرمایه داری از ما می خواهد هرچه در توان داریم را برای کار کردن خرج کنیم، مسئلهای کاملاً درست است. بیونگ چول هان، فیلسوف کرهای-آلمانی، در کتاب «رنجوری عشق» توضیح می دهد که در عصر حاضر، کار کردن هم زمان با آسان شدنش، چگونه تمام زوایای زندگی ما را فرا گرفته. برای مثال، بسیاری از آدمها مي توانند در خانهي خود بنشينند و با يک ليتاپ يا موبايل، مشغول کار کردن شوند. يا استارتاپها، با مزایای بیشتر و محیط «مهربان» تر، باعث شده اند تا شکل کلاسیک کار تغییر کند. همین مسئله باعث شده تا میل به کار کردن افزایش پیدا کند. اما این میل به کار کردن، تمام زندگی ما را در بر گرفته، زیرا برای این گونه افراد، دیگر تمایزی بین کار و زندگی وجود ندارد و زندگی جزوی از کار شده. شخص دیگری هم با استدلال نشان داده بود که سرمایهداری چطور با سوء استفاده از صنعت قهوهسازی و تبلیغ آن، باعث شده تا انسانها بیش از گذشته بیدار باشند و فعالیت کنند. این فعالیت به دو بخش تقسیم می شود، یک بخش افرادی هستند که بیشتر کار می کنند، و بخش دیگر، افرادی که غرق در فضای مصرف گرای مجازی می شوند. شاید تبلیغ شرکت پخش فیلم نتفلیکس که گفت «تنها رقیب ما خواب است» هشداری برای مردم بود!

لافارگ در ادامه به درستی اشاره می کند که ماشین ها با پیشرفت تکنولوژی می توانند بیشتر از کارگران تولید محصولات را به عهده بگیرند، اما کارگر به جای آن که به میزان ساعاتی که بیشتر فارغ می شود، به کاری که دوست دارد مشغول گردد، در عوض بیشتر کار می کند! و افسوس می خورد که چرا چنین می شود! خب، این افسوس خوردن به این خاطر است که او گویا قصد ندارد شکل کلی تولید را نشانه بگیرد. کارگر از آن رو بیشتر کار می کند و ماشین آلات را رقیب خود به حساب می آورد که در این شکل از تولید، چارهای جز این ندارد. فراغت در سرمایه داری مساوی است با فقر بیشتر. درست است که هرچه کار می کند وضع بهتری نصیبش نمی شود و به نوعی کار کردن، سرمایه فقر اوست، اما کار نکردن هم اوضاع او را بهتر نمی کند! زیرا در این شکل تولید، ضربه ی اقتصادی به هر نوعی از کار آسیب می زند.

لافارگ برای حل مشکل کارگران، پیشنهاد می دهد که کارگران می بایست سه ساعت در روز کار کنند. او عوض این که استدلال کند چرا می گوید سه ساعت کار کردن بهتر است و اوضاع تولیدات در چنین حالتی چگونه خواهد بود، به متون ادبی پناه می جوید. البته این پناه جستن به متون ادبی اشتباه نیست؛ بل موقعی درست است که استفاده از چنین متونی در راستای استدلالی درست قرار بگیرند. چنان که مثلاً مارکس در «سرمایه» نظریات اقتصادی را ادبیانه با مثالهای ادبی بسیار غنا بخشید. لافارگ

گویا فقط طرحی کلی از ایدهاش دارد و یا بر جزئیات مسلط نیست، یا قصد بیان آن را ندارد؛ هر علتی که داشته باشد، جدی ترین آسیب را به رسالهی او وارد می کند. برای مثال درمورد کارِ سهساعته، برتراند راسل در رسالهی «در ستایش بطالت» با استدلال و استفاده از نظریهٔ آدام اسمیت، ثابت می کند چهار ساعت کار در روز، بسیار منطقی تر از کار طولانی مدت است؛ این قبیل استدلالها، در رسالهی لافارگ به چشم نمی آید. لافارگ می گوید بورژوها به سبب همین بهره کشی به خودشان نیز آسیب می زنند. زیرا بورژواها امروزه به جای آن که شکمشان را با مرغها و قارچها سیر کنند، معدهشان را از «شاتو لافیته» ها پر می کنند. و مثلاً زنان بورژوا دائماً مشغول هزاران لباس عوض کردن و آرایش کردن هستند و همچنین پوشیدن کفش هایی تنگ که تنها به سبب زیبا بودنشان استفاده می شوند، اما استخوان بندی پا را چنان آسیب می زنند که تا آخر عمر در این مشکل غوطه می خورند.

«زندگی زنانِ دنیای مد که به واقع به زندگیِ قدیسین شباهت دارد: آنها تمام روز را به عوض کردن لباسهایی میگذارنند که برای دوختن آنها خیاطان شبانهروز سوزن میزنند. آنها ساعتها سر خود را در اختیار سلمانیها میگذارند و هر مقداری که لازم باشد بالای عجیب و غریبترین آرایش مو پول میپردازند.» درواقع لیبرالیسم گرچه پیشرفت میکند، اما به زودی همچون پتکی سنگی بر سر بورژواها فرود میآید. لیبرالیسم همان طنابی که قرار است با آن به جوخهی اعدام سپرده شود را با دستان خودش خواهد ساخت! طنز ماجرا آنجاست که لیبرالیسم از ۱۸۸۳ که این رساله نوشته شد، تغییر چندانی از این حیث در مصرفگراییاش ایجاد نکرده زیرا امروزه هم این تعابیر میان زنان جریان دارد.

لافارگ ادامه می دهد که بورژواها باید جهان را به زیر پا بگذارند تا کالاهای خود را بفروشند. کالاهایی که بسیاری شان مورد نیاز مردم آن نواحی نیست. بله مورد نیازشان نبود، اما دیری نمی گذرد که حس می کنند چیزهایی کم دارند! تبلیغات روز افزون، خودش نیازهایش را ایجاد می کند. برای مثال شخصی که لباس گرمی دارد و از حیث

گرم شدن بی نیاز است، لباسی دیگر را تنها به این دلیل می خرد که تبلیغات آن را در جاهای زیادی دیده یا فروشگاهی آن را به قیمت کمتری می فروشد. این راه و رسم تبلیغ، کارکردی است که باعث می شود مردم بیشتر و بیشتر بخرند. برای بومیان آسیا و آفریقای آن دوران، تبلیغ ابتدا در تحمیل تجسم مییافت. همان طور که لافارگ گفت: «چه شگفتی های غریبی در این قسمتهای تاریکِ سیاره که زمین های آن با عاج فیل ها شخم می خورد و در آن رودخانه هایی از روغن نارگیل بر بستری از خاک طلا جاری است ینهان نشده است! میلیونها برهنهی سیاه مانند کلهی طاس بیسمارک انتظار کتان های اروپایی و برای آموختن و نزاکت و پاکدامنی، کتاب مقدس و برای آشنا شدن با مواهب تمدن، ویسکی پروسی را می کشند.» بومیان چارهای جز اطاعت از کسانی نداشتند که با زور توپ و اسلحه به آن حا آمده بودند. استعمارگران هرچه می خواستند را به سبب بیشرفت اقتصادی به دست آورده بودند: اسلحه، ارتش، دین قدرتمند کلیسایی كه طي سالها فربه شده بود و.... به علاوه، بوميان تا پيش از آمدن اروپايي ها، معادني داشتند که از آن بهره می بردند، حال آن که با آمدن اروپایی ها از آن بی بهره شدند. پس نه این را دارند و نه آن. فقط مجبور به استفاده از چیزی هستند که استعمارگران برایشان ييشنهاد مي كنند. لافارگ از آن جا كه اصل ماجرا را نقد اخلاق گرايانه مي داند، اين ها را فقط خصلت بورژوازی محسوب می کند، حال آن که مارکس قدمی فراتر نهاد و با استدلال ثابت كرد بيش از آنكه اين خصائل در ذات بورژواها باشد، خصلت ساختار سرمایه داری است. در حقیقت طبقه ی بورژواها است که خصلت آنها را شکل مىدھد.

«برخی تولیدکنندگان، کتانها و کهنهپارههای مندرس را میخرند و از آنها لباسهایی میسازند که ماندگاریشان به اندازهٔ ماندگاری وعدههای انتخاباتی است». طنز جالبی که در گفتار لافارگ نهفته است، حقیقت تلخی است. امروزه وضع از این هم وخیمتر شده. چند وقت پیش بود که با مقولهی لباسهای یکبار مصرف آشنا شدم؛ لباسهایی که دقیقا برای این ساخته می شوند که یک بار پوشیده شوند!! دو دلیل برای خرید آنها

است: نخست این که ارزان تر از لباسهای معمولی هستند و دوم این که ظاهری جذاب تر دارند. این خصلت سرمایه داری است که لباس را از وسیله ای برای پوشش، به وسیله ای برای زیبایی و «فقط» زیبایی فرو می کاهد، حال آن که لباس پیش از آن که زیبا باشد می بایست کاری را انجام دهد که برایش تولید شده! گو این که لباسها نیز از خودسگانه شده اند!

در پایان رساله، او از اتوپیای آنارشیستی اش سخن می گوید؛ جایی که همه سر خوش هستند و ظلم رخت می بندد و «طبقه ی کارگر به جای جویدن ۱۰ تا ۳۰ گرم گوشت در روز -اگر اصلا گوشتی گیرشان بیاید- روزی یک تا دو پوند گوشت آبدار نوش جان خواهند کرد»! این موعظه ها نهایتاً به رساله ی او خصلتی ادیبانه می دهد تا علمی. در نتیجه از دید کلی می توان نوشته اش را جزو آثار ادبی به حساب آورد.

لافارگ در این رساله، سرمایهداری را به نقد کشید و سپس دنیای آینده را ترسیم کرد. (ترسیمی که بیشک حاصل ذهن ایدهآلگرای اوست.) نقدهایش را در بسیاری از جاها باید به جا دانست و پیشنهادهایش را به دور انداخت. چرا که بدیلهای او بیش از اندازه ایدهآلیستی و اتوپیایی هستند. ایدههای او را باید ذیل همان چیزی تعریف کرد که به نام «سوسیالیسم تخیلی» شناخته میشود. بسیاری از پیشبینیهای لافارگ درمورد دنیای آنارشیستی، به کمدی می ماند! باید به جناب لافارگ بگوییم که دوست من، درست است که تاریخ دوبار تکرار میشود، ما اما در لحظهی کمدی تاریخ، به صورتی تراثیک زندگی می کنیم!

لافارگ رسالهاش را با این عبارت طنزآمیز به پایان می برد که: «آه تنبلی، بر این رنج بی پایان رحمتی فرما! آه تنبل، ای مادر همهٔ هنرها و خصایل اشرافی، باشد که تو مرهمی بر آلام بشریت باشی!» تنبلیِ لافارگ، همان فراغت ماست. ما فقط وقتی می توانیم هنری ناب خلق کنیم که از بند کار رسته باشیم. لافارگ به خوبی این مسئله را بیان می کند، اما راهکار او ما را دوباره به همان چاه پرتاب می کند.

در پایان باید گفت که نثر صریح، تسلط بر موضوع، کنایههای بیبدیل و ایجازهای زیبا، اطلاعات بسیار از مسائل مختلف، زبان تند و آتشین و توصیفات خوشآوا، زینت بخش نوشته ی او هستند. اما راهکارهایی که ارائه می دهد، به هیچ عنوان درخور توجه نیستند. او فقط ما را از واقعهای که خواهد آمد مطلع می کند، اما بدیل او به جای آن که وضع را بهتر کند، وخیمتر می کند. گرچه او می گوید رسالهاش در مقابل جزم اندیشی کار کردن است که حتا چپگراها به آن گرفتارند، اما رسالهاش ما را نه تنها از جزم کار کردن خلاص نمی کند بل که در جزم کار نکردن فرو می برد!

# سه اثر دو نامه ژو <sup>ننلای</sup>

## ژو ئنلای که بود؟

ژونلای، نخست وزیر و وزیر خارجه جمهوری خلق چین بود. ژو در خانوادهای از طبقه بالا به دنیا آمد، اما از همان دوران کودکی نقش برجستهای در جنبش دانشجویی داشت. شرکت فعال او در تظاهرات دانشجویی در جریان نهضت ٤ مه (۱۹۱۹) منجر به دستگیری و زندانی شدن وی شد. پس از آزادی به جمعی از روشنفکران جوان پیوست که به عنوان دانشجوی کارگری به فرانسه رفته بودند. او در آنجا با چینیهایی ملاقات کرد که نقش تعیین کنندهای در حزب کمونیست داشتند، مانند دنگ شیائویینگ و ژو دی.



ژو ئنلاي، مائوتسه تونگ و ژو دِ در جنگ داخلي چين

زمانی که ژو در اروپا بود، در ایجاد شاخههای مختلف حکچ فعالیت کرد، که نهایتاً در سال ۱۹۲۲ به حزب کمونیست چین پیوست. پس از بازگشت به چین در سال ۱۹۲۶، با متحد شدن

کمونیستها و ملی گرایان او مدیر بخش سیاسی آکادمی نظامی وامپوآ به ریاست چیانگ کای شک شد. در سال ۱۹۲۰ در تیانجین با دنگ ینگچائو ازدواج کرد. این زوج بدون فرزند ماندند، اما بسیاری از فرزندان یتیم «شهدای انقلاب» را به فرزندی

پذیرفتند. یکی از مشهورترین آنها لی پنگ نخست وزیر چین (پس از قدرت گرفتن تجدیدنظرطلبها در حزب) بود.



ژو ئنلای در ژنو، ۲۶ آوریل ۱۹۵۶

ژو به طور فعال قیام های مسلحانه کارگران را در شانگهای سازماندهی می کرد تا زمینه را برای تصرف شهر فراهم کند. هنگامی که سپاه کومینتانگ، در سال ۱۹۲۷ به شانگهای حمله کرد، ژو به

سختی توانست از قتل عام کومینتانگ بگریزد. او از طریق هنگ کنگ به مسکو رفت و دوباره به مائو و دیگران در کوهستان جینگگانشان پیوست. او در راهپیمایی طولانی (۱۹۳۵–۱۹۳۶) شرکت کرد و پس از اینکه حکچ مقر خود را در بِنآن تأسیس کرد، ژو کم و بیش مسئول تماسهای خارجی حزب شد. به این ترتیب، او مذاکره کننده ی اصلی با دولت کومینتانگ در تلاشهای مختلف برای دستیابی به نوعی توافق همکاری بود.

ژو با کیم ایل سونگ در امضای معاهده همکاری و کمک متقابل چین و کره شمالی در سال ۱۹۲۱



پس از تأسیس جمهوری خلق چین در سال ۱۹۶۹، ژو نخست وزیر و وزیر امور خارجه شد. به عنوان مقام دوم کشور، او به طور گسترده به تعداد زیادی از کشورهای آسیا و آفریقا که دولت جدید را به رسمیت می شناختند، سفر کرد. در سال ۱۹۰۵، طی اولین کنفرانس کشورهای غیر متعهد در باندونگ (اندونزی)، ژو با به رسمیت شناختن «پنج اصل همزیستی مسالمت آمیز» خود به عنوان مبنای همکاری برای کشورهای جهان سوم، به پیروزی بزرگی دست یافت. در کنفرانس باندونگ اشاره شد که چین صرفاً عضو بلوک کمونیستی نیست، بلکه خود یک کشور جهان سومیست که رو به توسعه می رود. ژو در اکتبر ۱۹۲۱ از تأسیس سازمانهای رادیکال گارد سرخ حمایت کرد و به چن بودا و جیانگ چینگ علیه گروههای «چپگرا» و «راستگرا» گارد سرخ



ژو ئنلای در سفر خود به مصر، با رئیس جمهور جمال عبدالناصر مصر، دسامبر ۱۹۶۳



ژو در سال ۱۹٦٦، سال اول انقلاب فرهنگی (با لینا، دختر مانو)

بعد از انقلاب فرهنگی، مائو برای تعدیل برخی سیاستهای افراطی گاردهای سرخ، از سیاستهای ژو ئنلای بهره برد. بر اساس زندگینامهی گائو ونکیان محقق سابق دفتر تحقیقات اسناد حزب کمونیست چین، ژو برای اولین بار در نوامبر ۱۹۷۲ به سرطان مثانه مبتلا شد. با این که در سال ۱۹۷۶، تصمیم گرفته شد که ژو عمل جراحی کند، اما سرطان پیشروی کرده بود و نمی شد برای بهبود وضع او کاری انجام داد. آخرین حضور وضع در اولین جلسه او در انظار عمومی در اولین جلسه

چهارمین کنگره ملی خلق در ۱۳ ژانویه ۱۹۷۵ بود که در آن جا گزارش کار دولت را ارائه کرد. او سیس برای درمان بیشتر از انظار عمومی دور شد.

ژو ئنV عاقبت در ساعت ۹:۵۷ روز ۸ ژانویه ۱۹۷۲ در سن ۷۷ سالگی بر اثر سرطان درگذشت. مائو در آن زمان از وضعیت بد جسمانی رنج می برد و همین مسئله سبب شد تا نتواند در مراسم تشییع جنازه یی یار قدیمیِ خود شرکت کند؛ با این حال تاج گلی برای مراسم فرستاد.



# اثر اول: چگونه یک رهبر خوب باشیم

(۲۲ آوریل ۱۹۴۳)

#### تعریف رهبری

هر کادری ممکن است در زمانی مجبور به انجام عمل رهبری شود و به احتمال بسیار زیاد هم اکنون نیز در حال انجام چنین کاری است. بنابراین، کار رهبری مربوط به همهی سطوح اعم از پایین، میانی و بالاست.

در میان کارکنان هونگیان و زِنگجیایان فقط در نوع کارِ هر کدام تفاوت وجود دارد، اما هیچ تفاوتی بین رهبران آنها نیست، حتی بین کادرها و غیر کادرها تفاوتی وجود ندارد. اگرچه برخی از رفقای شاغل در هونگیان و زنگجیایان، در دفتر «نیو چاینا دیلی» مستقیماً مسئولیت رهبری را بر عهده نمی گیرند، اما در واقع رهبر هستند.

#### موضعی که یک رهبر باید اتخاذ کند

یک کادر رهبری باید در هر کاری که انجام می دهد، موضع حزب را مد نظر داشته باشد. اما این فقط یک بیان کلی است. به طور خاص، یک کادر برجسته باید دارای ویژگی های زیر باشد:

- ۱. جهان بینی ثابت مارکسیست-لنینیستی و نگاه انقلابی به زندگی
  - ۲. پایبندی به اصول
  - ٣. ایمان به قدرت مردم
    - ٤. تعهد به مطالعه
  - ٥. روحيهٔ سرسخت يک جنگجو
    - ٦. نظم و انضباط بالا

# رهبران و سازمانهای پیشرو

- رهبری جمعی و رهبری هر سطح توسط سطح بالاتر بعدی رهبری واحد، تمرکز و دموکراسی (بحث و تقسیم کار).
- ۲. مسئولیت فردی و رهبری فردی این امر به ویژه در نواحی بزرگ مورد نیاز
   است و به هیچ وجه رهبری جمعی آن را نفی نمی کند.
- ۳. مداخله و تصمیمگیری مستقیم شخصی از بالا این روش معمول نیست،
   بلکه در شرایط خاص انجام میشود.

#### رهبری صحیح چیست

اکنون سه نکتهای را که استالین زمانی به آن اشاره کرده بود توضیح خواهم داد:

- ۱. تصمیمات اتخاذ شده باید صحیح باشند. رهبران نخست باید وضعیت را ارزیابی کرده و تغییرات احتمالی را پیشبینی کنند و ویژگیهای شرایط معین را در زمان معین جستجو کنند. دوماً، آنها باید همهی اینها را به وظیفه عمومی حزب مرتبط کنند و وظایف و خط مشی را برای یک دوره معین تعیین کنند. سوماً در راستای این سیاست شعارها و تاکتیکهای متناسب با شرایط را تدوین کنند. چهارماً، آنها باید برنامهها و دستورالعملهای واقعبینانه را تدوین کنند. آنها باید همهی این کارها را از راه بررسی عمیق و مطالعه شرایط واقعی، پیوند دادن نتایج با اصل و اساس حزب انجام دهند.
- ۲. تصمیماتِ صحیح باید اجرا شود. رهبران نخست باید بحثهایی را درباره
   راههای اجرای طرح و اجرای دستورالعملها سازماندهی کنند. دوماً افراد

توانمند را با دقت انتخاب، و اجرای طرح را به عهده ی آنها بگذارد. سوماً، آنها باید تلاشهایی را برای تحقق برنامه حزب سازمان دهند. چهارماً، آنها باید شخصاً در اجرا شرکت کنند تا نمونه باشند. با این کار، آنها می توانند از طریق تمرین کشف کنند که آیا خط و تاکتیک حزب درست است یا باید اصلاح شود.

۳. اجرای واقعی تصمیمات باید بررسی شود. روشهای انجام چنین بررسیهایی: (الف) ما باید نتایج ملموس کار را به جای وعدهها یادداشت کنیم. (ب) ما نباید صرفاً به برنامههای روی کاغذ نگاه کنیم، بلکه باید بپرسیم که آیا وظایف به صورت وجداناً انجام می شوند یا صرفاً به صورت ناخودآگاه. (ج) باید به محتوا توجه کنیم نه اینکه تصمیمی را شکل دهیم و بررسی کنیم که آیا واقعاً یک تصمیم به درستی انجام می شود یا در حال تحریف است. (د) بررسیها نه تنها باید از بالا به پایین انجام شود، بلکه باید از پایین به بالا نیز انجام شود. (ه) بررسیها باید منظم و مرتب باشند. و (و) رهبر باید شخصاً در بررسیها شرکت کند.

همان طور که استالین گفته است، رهبران باید روابط نزدیک خود را با تودهها حفظ کنند و تجربه به دست آمده توسط رهبران و تودهها باید ترکیب شود. تنها در این صورت می توان رهبری صحیحی داشت.

## وظایف رهبری

رفیق مانوتسه تونگ به درستی می گوید که وظایف رهبران عبارتاند از استفاده ی خوب از کادرها و اجرای سیاستها. به نظر من با تفکیک آنها به شرح زیر است:

- کادرهای پیشرو باید به رهبری عقیدتی و سیاسی توجه جدی داشته باشند.
   این مستلزم آن است که آنها مدام سطح ایدئولوژیک خود را بالا ببرند و
   تربیت سیاسی خود را تقویت کنند. ما از رفقای خود میخواهیم که روی
   موارد زیر تمرکز کنند: (الف) تأکید بر موارد مهم؛ (ب) تشدید هوشیاری
   سیاسی؛ (ج) ارتقای سطح نظری آنها؛ (د) تشدید مبارزه ایدئولوژیک در
   داخل و خارج از حزب. و (ه) تبلیغ فعال سیاستها و دستاوردهای حزب.
- کادرهای پیشرو باید به رهبری سازمانی فکر کنند. وقتی خط سیاسی مشخص شد، کار تشکیلاتی همه چیز را تعیین می کند. ما توجه رفقای خود را به نکات زیر جلب می کنیم: (الف) رهبری سازمانی باید به سطح رهبری سیاسی ارتقا یابد. به عبارت دیگر، همه کارها باید اصولی و مرتبط با وظایف سیاسی باشد. (ب) تمام کارهای سازمانی و روزمره باید در خدمت تضمین انجام وظایف سیاسی حزب و تحقق برنامههای کاری آن باشد.
  (ج) باید به رهبری روزمره حزب اهمیت داده شود، به طوری که سازمانهای حزب به ریشههای مردمی نزدیک شوند و کار آنها حتی ملموس تر شود. (د) سازمانهای حزبی و تودهها باید بسیج شوند تا برای غلبه بر همه مشکلات تلاش کنند. و (ه) ما باید با همهی اشکال فرصتطلبی (مانند حرفهای پوچ، تکبر، بوروکراسی، فرمالیسم، فساد، انحطاط و غیره) مبارزه کنیم.
- ۳. در انتخاب کادر و تعیین کار باید احتیاط کرد. این هم جزئی از کارهای سازمانی است، اما می توان آن را جداگانه گرفت. هم صلاحیتهای سیاسی و هم صلاحیت کاری معیارهای ضروری برای انتخاب کادر هستند، اما اعتماد سیاسی اولویت دارد. استالین یک بار به آسیبهایی که به حزب وارد

می شود اشاره کرد، به این ترتیب که مردم انتصاباتی را که مطابق با اصول نبودند انجام می دادند. او گفت که این افراد هر جا که می رفتند توسط یک «همراه» بزرگ تعقیب می شدند و آنها فقط کسانی را استخدام می کردند که آنها را مردان «خود» می دانستند. رفیق مائوتسه تونگ نیز در یکی از گزارشهای خود در مورد جنبش اصلاحی، چنین افرادی را به دلیل «بی صداقتی» مورد انتقاد قرار داد. این شکستِ «نمایندگان امپراتوری ای که به همه جا هجوم آوردند» بود. با توجه به اعتماد سیاسی یک کادر، همچنان استفاده صحیح از او (در پرتو زمان، مکان و شرایط) مهم است.

- . کار باید بررسی شود. عمل کردِ پرسنل شاغل و اجرای برنامه کاری باید بررسی شود. همان طور که استالین گفته است، اهداف بازنگری عبارتند از: اول، شناخت صلاحیت کادرها. ثانیاً، مشخص کردن محاسن و معایب دستگاه اجرایی. و ثالثاً مشخص کردن محاسن و معایب تکالیف یا دستوراتی. برخی از رهبران فکر می کنند که بررسی های این نوع احتمالاً ضعفهای آنها را آشکار می کند، اعتبار آنها را مخدوش می کند یا اعتماد به نفس آنها را متزلزل می کند. این نادرست است. رهبران با تصحیح اشتباهات خود، نه با پوشاندن آنها، و با غوطهور شدن در کار سخت، نه با لاف زدن یا خیال بافی، اعتبار خود را افزایش می دهند. اعتماد به نفس فقط با اصلاح اشتباهات تقویت می شود. تنها کسانی هستند که بیهوده و به فکر حفظ شهرت هستند، از افشای اشتباهات می هراسند.
- به میان توده ها بروید. رهبران نه تنها باید توده ها را آموزش دهند، بلکه باید
   از آنها بیاموزند. دلیل آن این است که دانش خود رهبران ناقص و تجربهی
   آنها ناکافی است. مناصب رهبری به خودی خود نمی تواند دانش و تجربه

را به ارمغان بیاورد، بنابراین باید به سراغ مردم رفت و از آنها تجربه آموخت. از رفقا میخواهیم: (الف) به مردم نزدیک شوید، با آنها ارتباط برقرار کنید و تا حدی با آنها یکی شوید. (ب) به صدای مردم توجه کنید. (ج) از آنها بیاموزید. و (د) آنها را به جای پشت سر گذاشتن، آموزش دهید.

# رهبری تودهها و دوستی با آنها

- ن. تودهها مانند اعضای حزب رهبری نمیشوند. روشی که ما تودهها را با آن رهبری میکنیم و نگرشی که نسبت به آنها داریم نباید باعث شود آنها احساس کنند که ما در حال رهبریشان هستیم.
- ۲. روش اساسی رهبری توده ها در اقناع است، و قطعا نه فرمان. فقط در مواقعی که لازم است و اکثریت موافق هستند در حالی که اقلیت هنوز موافق نیستند، می توانیم اقلیت را مجبور کنیم که تصمیمات اکثریت را اجرا کند.
- ۳. خود رهبران باید نقشی مثال زدنی در رهبری تودهها و دوستی با آنها داشته باشند.
- در صورت لزوم، رهبران باید توهینهایی را که به آنها میشوند را نادیده بگیرند.
- هبران هرگز نباید نقشی را که ایفا میکنند یا تأثیری که اعمال میکنند
   دست کم بگیرند و باید محتاطانه و با احتیاط کار کنند.

#### هنر رهبری

بر اساس هنر رهبری که توسط لنین و استالین توضیح داده شده است، رهبران نباید خیلی جلوتر از یک جنبش حرکت کنند و همچنین نباید از آنها عقب بمانند. بلکه باید تکلیف کلیدی و اصلی را درک کنند و حرکت را به جلو هل دهند.

با توجه به هنر رهبری که توسط رفیق مانوتسه تونگ توضیح داده شده است، آنها باید وضعیت کلی را در نظر بگیرند، بر اساس اکثریت بیندیشند و با متحدانمان همکاری کنند.

#### روش کار

- ۱. بررسی اصول و مبانی نظری در جریان مبارزه
- ۲. تعیین و بررسی خط مشی ها در جریان کار مشخص
  - ٣. بهبود كار با روحيه انقلابي
  - ترویج دموکراسی و تشویق انتقاد و انتقاد از خود
- ه طور عمده از اقناع استفاده کنید و نه مدیریت. فقط در مواقع اضطراری به سفارشات متوسل شوید.

#### سبک کار

- ١. سبک کار لنين عبارت بود از: حرکت انقلابي روسيه؛ و بهرهوري آمريکا.
- سبک کار رفیق مائوتسه تونگ عبارت است از: داشتن فروتنی و واقعگرایی مرم چین؛ سادگی و سخت کوشی دهقانان چین؛ عشق به مطالعه و اندیشه عمیق یک روشنفکر؛ انعطافپذیری و خونسردی یک سرباز انقلابی؛ و سرسختی و سخت کوشی یک بلشویک.
- ۳. مبارزه با تمام اشکال فرصت طلبی که در کار روزمره آشکار می شود. در حال حاضر، ما باید به ویژه با ناهنجاریها، حرفهای یوچ، گستاخیها،

فرمالیسم، روتینگرایی و همهی اعمالی که سنت های خوب حزب و ارتش را خراب میکند، مبارزه کنیم.

# اثر دوم: خلق چین هرگز تجاوز را تحمل نخواهد کرد (اکتبر ۱۹۵۰)

یک سال از تأسیس جمهوری خلق چین در ۱ اکتبر ۱۹۴۹ میگذرد. این سال، پیروزی بزرگ و پیشرفتی سریع برای مردم چین بوده است. ما سال گذشته را در شرایط پیروزیهای مستمر در جنگ آزادی بخش خلق طی کرده ایم.

جنگ آزادی بخش خلق چین که در ژوئیه ۱۹۴۶ آغاز شد، پیش از این در آستانهی تأسیس جمهوری خلق چین در سال ۱۹۴۹ به پیروزی اساسی دست یافته بود. اما در آن زمان بقایای راهزنان کومینتانگ هنوز منطقهی جنوب چین را اشغال کرده بودند؛ به علاوه ی مرکز کانتون، منطقه جنوب غربی چین، با چونگ کینگ، و برخی دیگر از جزایر. در سال گذشته، ارتش آزادی بخش خلق تمام جنوب چین و استان فوکین را آزاد کرد. بعداً تمام جنوب غربی چین -به استثنای تبت، جزایر چوشان، جزایر تونگشان و جزایر دیگر و را آزادی بخشید.

ارتش ما ۲۰۳ لشکر دشمن را که شامل حدود ۲۱۸۰۰۰۰ نفر بودند، از میان برداشت. خلق چین ارتشهای تبهکار کومینتانگِ مجهز به سلاحهای آمریکا را در سرتاسر سرزمین اصلی چین نابود کردند و این پیروزی عظیم را به دست آوردند. چه درسی میتوانیم از این بیاموزیم؟ مهمترین درس این است:

چنین پیروزی بزرگی هرگز نمی تواند یک پدیده ی تصادفی تاریخ باشد، بلکه نتیجه ضروری مبارزات انقلابی فراوان خلق چین در قرن گذشته است. چنین پیروزی عظیم، سریع و همه جانبهای را نمی توان جدا از حمایت فداکارانه میلیونها نفر تصور کرد.

#### چین متحد

این پیروزی خلق چین با تمام «اتحادات» تاریخ چین کاملاً متفاوت است. سابقاً «این» و «آن» نوع «اتحاد» وجود داشت، اما متحدان یا از ابتدا ظالم خلق بودند یا بعداً چنین شدند. بنابراین، آنها نتوانستند به یکپارچگی واقعی دست یابند و چنین اتحادهایی پس از مدتی فرو ریختند.

امروز اولین اتحاد مردم چین پدید آمده است. خلق چین خودشان صاحب خاک چین شده اند و حکومت مرتجعین در چین به طور غیرقابل برگشتی سرنگون شده است.

از آنجایی که دشمنِ نابودشده توسط خلق چین توسط دولت ایالات متحده مسلح گردیده است، پس می توانیم کاملاً تأیید کنیم که خلق چین نه تنها بر دشمن داخلی پیروز شده، بلکه بر دشمنِ خارجی -یعنی مداخله جوییهای امپریالیستی ایالات متحده - نیز پیروز شده است. اگر امپریالیستهای آمریکایی همچنان بخواهند با هر ابزار جدید و به هر شکل جدید در چین مداخله و به آن حمله کنند، با همان شکستی روبر و خواهند شد که بر کومینتانگ وارد شد.

مبارزه بین مردم چین و بقایای مرتجعین کومینتانگ هنوز به پایان نرسیده است. زیرا تایوان که توسط بقایای ارتجاعی اشغال شده است، اکنون تحت کنترل مستقیم نیروی دریایی و نیروی هوایی آمریکا است.

ارتش آزادی بخش خلق مصمم است تایوان را از چنگ متجاوزان آمریکایی آزاد کند و لانههای دزدان مرتجع را یک بار برای همیشه پاک سازد. مشاهده خواهد شد که در جنگ برای آزادی تایوان، موقعیت استراتژیک ما بسیار بهتر از هر دشمنی است. ما از عدالت الهام گرفته ایم. پشت ما وسیع و مستحکم است و اکنون تلاش خود را برای

پیروزی نهایی مضاعف میکنیم. ارتش آزادی بخش خلق نیز مصمم است برای آزادی مردم تبت و دفاع از مرزهای چین به سمت غرب حرکت کند. ما حاضریم برای انجام این گام که برای امنیت سرزمین مادری مان ضروری است، مذاکرات صلح آمیزی انجام دهیم. میهن دوستانِ تبت به صراحت از این استقبال کرده اند و ما امیدواریم که مقامات محلی تبت در ارائهی راه حل مسالمت آمیز برای این مسئله تردیدی نداشته باشند.

# سیاست خارجی جمهوری خلق چین

سیاست خارجی جمهوری خلق چین به وضوح در برنامه مشترکِ تصویب شده توسط کنفرانس مشورتی سیاسی خلق چین تعیین شده است. برنامه ی مشترک تصریح می کند: «اصل سیاست خارجی جمهوری خلق چین، حفاظت از استقلال، آزادی، تمامیت و حاکمیت کشور، حمایت از صلح پایدار بین المللی و همکاری دوستانه بین مردمان همه ی کشورها و مخالفت با سیاست تجاوزگرایانه و جنگ امپریالیستی است.» در مورد برقراری روابط دیپلماتیک و تجاری با کشورهای خارجی، برنامه مشترک تصریح می کند: «دولت مرکزی جمهوری خلق چین ممکن است بر اساس برابری، منفعت متقابل و احترام متقابل به سرزمین و حاکمیت، با دولتهای خارجیای که روابط خود را با گروه ارتجاعی کومینتانگ قطع کردهاند و نسبت به خلق چین رفتار دوستانه دارند، مذاکره و ممکن است با آنها روابط دیپلماتیک برقرار کند». «جمهوری خلق چین ممکن است روابط تجاری با دولتها و مردم خارجی را بر اساس برابری و منافع متقابل احیا کند و توسعه دهد». امور خارجی دولت مرکزی خلق در سال گذشته بر اساس این اصول اساسی انجام می شد.

از زمان تأسیس جمهوری خلق چین، هفده کشور با ما روابط دیپلماتیک رسمی برقرار کردهاند. آنها عبارتند از: اتحاد جماهیر شوروی، بلغارستان، رومانی، مجارستان، کره، چکسلواکی، لهستان، مغولستان، آلمان، آلبانی، برمه، هند، ویتنام، دانمارک، سوئد، سوئیس و اندونزی. هشت کشور دیگر شامل پاکستان، بریتانیا، سری لانکا، نروژ، اسرائیل، افغانستان، فنلاند و هلند نیز برای برقراری روابط دیپلماتیک با کشورمان ابراز تمایل کردهاند. از این میان، چهار کشور بریتانیا، نروژ، هلند و فنلاند همچنان در حال مذاکره برای برقراری روابط دیپلماتیک با کشورمان هستند.

## دوستی با اتحاد جماهیر شوروی

جمهوری خلق چین قاطعانه در کنار اردوگاه جهانی صلح و دموکراسی به رهبری اتحاد جماهیر شوروی قرار گرفته و نزدیک ترین روابط برادرانه را با اتحاد جماهیر شوروی برقرار کرده است. در جریان سفر صدر مائوتسه تونگ به اتحاد جماهیر شوروی، چین و اتحاد جماهیر شوروی معاهده ی دوستی، اتحاد و کمک متقابل چین و اتحاد جماهیر شوروی را امضا کردند که از اهمیت تاریخی جهانی برخوردار است.

به دلیل این معاهده، ملتهای بزرگ قارههای اروپا و آسیا به تعداد نزدیک به ۷۰۰ میلیون نفر جمعیت، در اتحادی نزدیک از نظر نظامی، اقتصادی و فرهنگی متحد شده اند و بدین ترتیب قدرت دو کشور را برای محافظت از خود در برابر تجاوزات در شرق بسیار تقویت کرده اند. همزمان با امضای این معاهده یا اندکی بعد، چین و اتحاد جماهیر شوروی قراردادهایی را در مورد راه آهن چانگچونِ چین، پورت آرتور و دیرن امضا کردند، به علاوه موافقت نامه اعطای اعتبار به دولت مرکزی خلق جمهوری خلق چین و پنج توافقنامه اقتصادی و تجاری دیگر را.

در این قراردادها، همسایه ی بزرگ ما کمکهای سخاوتمندانه ی زیادی به چین در دورهای که از زخمهای جنگی خود بهبود می یابد، هدیه می کند. تمام مردم چین از امضا و اجرای معاهده و توافقات چین و شوروی بسیار خوشحال هستند و از دوستی بی حد و حصر خود توسط ژنرال استالین، رهبر اتحاد جماهیر شوروی و دولت و مردم تشکر می کنند.

جمهوری خلق چین همچنین قراردادهایی تجاری با لهستان، چکسلواکی و کره امضا کرده است. مذاکرات تجاری با آلمان و مجارستان در حال انجام است. روابط تجاری بین چین و برخی از کشورهای سرمایهداری نیز توسعه یافته است. برآورد میشود که مجموع تجارت خارجی چین نه تنها به برنامههای اولیه برسد، بلکه از آن نیز فراتر خواهد برود.

# روابط با کشورهای سرمایه داری

مشکل برقراری روابط دیپلماتیک با کشورهای سرمایهداری پیچیده تر از برقراری روابط تجاری است. در اینجا ممکن است به خصوص به مذاکرات طولانی مدت ما با بریتانیا اشاره کند که هنوز چیزی از آن به دست نیامده است. دلیل بی نتیجه ماندن مذاکرات این است که دولت انگلیس از یک سو به رسمیت شناختن جمهوری خلق چین را اعلام کرده است و از سوی دیگر موافقت می کند که به اصطلاح «نمایندگان» ارتجاعی کومینتانگ به اشغال غیرقانونی کرسی چین در سازمان ملل ادامه دهند.

این امر آغاز روابط رسمی دیپلماتیک بین چین و بریتانیا را دشوار میسازد؛ و نگرش بسیار غیرقابل توجیه و غیر دوستانه بریتانیا نسبت به ساکنان چینی در هنگکنگ و سایر نقاط نمی تواند توجه جدی دولت مرکزی خلق را جلب کند. در طول جنگ آزادی خلق چین، دولت ایالات متحده در کنار دشمن مردم چین قرار گرفت و با تمام قوا به مرتجعین کومینتانگ در حملات آنها به مردم چین کمک کرد. خصومتی که دولت ایالات متحده نسبت به مردم چین دارد از زمان تأسیس جمهوری خلق چین افزایش بافته است.

به رغم انتقادهای منصفانه ی اتحاد جماهیر شوروی، هند و سایر کشورها، آمریکا سرسختانه مانع از حضور نمایندگان جمهوری خلق چین در سازمان ملل و ارگان های مختلف آن می شود و با بی شرمی از جایگاه به اصطلاح «نمایندگان» مرتجع

کومینتانگ محافظت می کند. به همین ترتیب، ایالات متحده نمایندگان چین را از حضور در شورای متفقین برای ژاپن منع می کند و نقشههایی برای حذف چین و اتحاد جماهیر شوروی در انعقاد معاهده صلح با ژاپن، به منظور تسلیح مجدد ژاپن و حفظ نیروهای اشغالگر و پایگاههای نظامی آمریکا در ژاپن، طراحی می کند. آمریکا عامدانه حملهی باند سینگمن ری به جمهوری دموکراتیک خلق کره را برای گسترش تجاوزات خود در شرق جعل کرد و سپس به بهانهی اوضاع کره، نیروی دریایی و هوایی خود را برای حمله به استان تایوان اعزام کرد.

چین اعلام کرد که به اصطلاح «مشکل تایوان» باید توسط سازمان ملل متحد تحت کنترل آمریکا حل شود. علاوه بر این، هر چند وقت یکبار، نیروی هوایی خود را که در حال حمله به کره بود، فرستاد تا بر فراز استان لیائوتنگ چین به هوا نفوذ کند، درگیری بسازد و بمباران کند. و نیروهای دریایی خود را که در حال حمله به کره بودند برای بمباران کشتی های تجاری چینی در دریاهای آزاد روانه کرد.

با این اقدامات جنون آمیز و خشم آگین تجاوزات امپریالیستی، دولت ایالات متحده خود را خطرناک ترین دشمن جمهوری خلق چین نشان داده است. نیروهای متجاوز خود ایالات متحده به مرزهای چین حمله کردهاند و ممکن است در هر زمانی تجاوز خود را گسترش دهند. مک آرتور، فرمانده کل تجاوز آمریکا به تایوان و کره، مدتها پیش طرح تهاجمی دولت ایالات متحده را افشا کرد و به ابداع بهانههای جدید برای گسترش تجاوز خود ادامه می دهد.

# در برابر تجاوزات آمریکا

مردم چین قاطعانه با وحشی گری های تجاوز کارانه ی آمریکا مخالفت می کنند و مصمم هستند تایوان و دیگر سرزمین های چین را از چنگال متجاوزان آمریکایی آزاد کنند. مردم چین از زمانی که کره مورد تهاجم ایالات متحده قرار گرفت، وضعیت کره را از نزدیک دنبال کردند. مردم کره و ارتش مردمی آنها مصمم و شجاع هستند. آنها به

رهبری نخستوزیر کیم ایل سونگ، دستاوردهای قابل توجهی در مقاومت در برابر مهاجمان آمریکایی بهدست آوردهاند و همدردی و حمایت مردم سراسر جهان را جلب کردهاند. مردم کره مطمئناً می توانند بر مشکلات فراوان خود غلبه کنند و بر اساس اصل مقاومت پایدار و طولانی مدت به پیروزی نهایی دست یابند.

چینی ها مرده ی صلح طلب هستند. یک صد و بیست میلیون چینی قبلاً نام خود را در درخواست تجدیدنظر استکهلم امضا کردهاند و این جنبش امضاء در بین مردم چین همچنان در حال توسعه است. بدیهی است که مردم چین پس از آزادسازی کل خاک کشور خود، خواهان بازسازی و توسعه تولیدات صنعتی و کشاورزی و کار فرهنگی و آموزشی خود در محیطی آرام و به دور از تهدید هستند. اما اگر متجاوزان آمریکایی این را نشانه ی ضعف مردم چین بدانند، مرتکب همان اشتباه مهلک مرتجعین کومینتانگ خواهند شد.

مردم چین مشتاقانه عاشق صلح هستند، اما برای دفاع از صلح هرگز از مخالفت با جنگ تهاجمی هراسی نداشته و نخواهند داشت! مردم چین مطلقاً تهاجم خارجی را تحمل نخواهند کرد، و همچنین متحمل تهاجم وحشیانه امپریالیستها به همسایگان خود نمی شوند. هر که تلاش کند نزدیک به ۵۰۰ میلیون چینی را حذف کند، از سوی سازمان ملل متحد و هر کسی که منافع این یک چهارم جمعیت بشر در جهان را زیر پا بگذارد و بیهوده بخواهد هر مشکل شرقیای که مستقیماً با چین مرتبط است را خودسرانه حل کند، قطعاً جمجمهاش [توسط خلق چین] شکسته خواهد شد.

# رهنمودهایی به خودم

(۱۸ مارس ۱۹۴۳)

- ۱. با پشتکار مطالعه کن، موارد ضروری را درک کن، به جای کسب دانش سطحی در بسیاری از موضوعات، روی یک موضوع تمرکز کن.
  - ۲. سخت کار کن و برنامه، تمرکز و روش داشته باش.
- ۳. مطالعه را با کار ترکیب کن و آنها را با توجه به زمان، مکان و شرایط در
   تعادل مناسب نگه دار. بازنگری و سیستمسازی سازی داشته باشد؛ کشف
   کن و بساز.
- بر اساس اصول، قاطعانه با تمام ایدنولوژیهای نادرست در دیگران و همچنین در خود مبارزه کن.
- ه. تا جایی که امکان دارد، از نقاط قوتت نهایت استفاده را کن و گامهای ملموسی برای غلبه بر نقاط ضعفت بردار.
- جرگز از تودهها بیگانه نشو. از آنها یاد بگیر و به آنها کمک کن. یک زندگی جمعی داشته باش، در مورد نگرانیهای اطرافیان خود تحقیق کن، مشکلات آنها را بررسی، و از قوانین و نظم و انضباط پیروی کن.

 ۷. تناسب اندام و زندگی منظم و معقولی داشته باش. این مبنایی مادی برای خودسازی است.

# نامهی اول: نامهی نخستوزیر ژو ئنلای به نخستوزیر نهرو

(۷ نوامبر ۱۹۵۹)

به جناب آقای جواهر لعل نهرو؛ نخست وزیر جمهوری هند؛ دهلی نو

### جناب آقاي نخست وزير محترم

نامه حضرتعالی مورخ ۲۶ سپتامبر ۵۹ به دست من رسیده است. مایهٔ تآسف است که متعاقباً درگیری مرزی غیر منتظره دیگری در ۲۱ اکتبر در داخل خاک چین در منطقه جنوب گذرگاه کونگکا رخ داده. در رابطه با این درگیری، دولتهای چین و هند پیش تر چندین یادداشت از جمله یادداشت ۴ نوامبرِ دولت هند به چین را رد و بدل کردهاند. متأسفانه این یادداشتِ دولت هند نه تنها از بسیاری جهات حقایق اساسی مسئله مرز بین دو کشور و حقیقت درگیری مرزی را نادیده گرفته، بلکه نگرشی اتخاذ میکند که برای روابط دوستانه بین دو کشور بسیار مضر است. بدیهی است که اتخاذ چنین نگرشی به هیچ وجه برای حل مسئله مفید نیست.

در شرایط کنونی، مهم ترین وظیفه ای که بر دوش ما قرار دارد، اولاً این است که سریع و بدون تردید گامهای مؤثری در جهت بهبود جدی وضعیت ناآرامی ها در مرز دو کشور برداریم و برای رفع کامل آن و هرگونه درگیری مرزی در آینده تلاش کنیم.

از آنجا که مرز چین و هند هرگز مشخص نشده است و بسیار طولانی و بسیار دور یا نسبتاً دور از مراکز سیاسی دو کشور است، بیم آن دارم که اگر راه حل کاملاً مناسبی توسط دو دولت ارائه نگردد، درگیری های مرزی ایجاد شود. که هر دو طرف نمی خواهند دوباره در آینده شاهد آن باشند. به محض اینکه چنین خط تیرهای رخ دهد، هر چند جزئی، افرادی که با دوستی دو کشور ما دشمنی دارند برای رسیدن به اهداف باطنی خود از آن سوء استفاده خواهند کرد. تاریخچهی دوستی دیرینهای بین ما وجود دارد اما هیچ تضاد منافع اساسی بین دو کشور وجود ندارد و دولتهای ما آغازگر پنج اصل همزیستی مسالمت آمیز هستند. ما هیچ دلیلی نداریم که اجازه دهیم تنش در مرز بین دو کشور ادامه یابد.

نامه ۲۶ سپتامبر جناب عالی حاوی دیدگاههای بسیاری است که دولت چین نمی تواند با آنها موافقت کند. در این مورد می خواهم در فرصتی دیگر نظر خود را بیان کنم. با این حال، خوشحالم که این نامه بار دیگر تاکید می کند که دولت هند اهمیت زیادی برای حفظ روابط دوستانه با چین قائل است و با دیدگاهی که دائماً توسط دولت چین مبنی بر اینکه اختلافات مرزی که قبلاً به وجود آمده باید به صورت دوستانه و مسالمت آمیز حل و فصل شوند موافق است. در انتظار توافق، وضعیت موجود باید حفظ شود و هیچ یک از طرفین نباید به هیچ وجه به دنبال تغییر وضعیت موجود باشد. به منظور خفظ مؤثر وضعیت موجود مرزی بین دو کشور، تضمین آرامش مناطق مرزی و ایجاد فضای مساعد برای حل و فصل دوستانهی مسئله مرز، دولت چین پیشنهاد می کند که در شرق، و از خطی که هر طرف کنترل واقعی را بر آن اعمال می کند، خارج شود و دو طرف متعهد شوند که از اعزام مجدد پرسنل مسلح خود خودداری و در مناطقی که نیروهای مسلح خود را از آن جا تخلیه کردهاند گشت زنی کنند، اما همچنان پرسنل اداری مدنی و پلیس غیر مسلح را برای انجام وظایف اداری و حفظ نظم در آن جا نگه دارند. این پیشنهاد در واقع تمدید پیشنهاد دولت هند است که در یادداشت مورخ ۱۰ دارند. این پیشنهاد در واقع تمدید پیشنهاد دولت هند است که در یادداشت مورخ ۱۰ دارند. این پیشنهاد در واقع تمدید پیشنهاد دولت هند است که در یادداشت مورخ ۱۰ دارند. این پیشنهاد در واقع تمدید پیشنهاد دولت هند است که در یادداشت مورخ ۱۰ دارند. این پیشنهاد در واقع تمدید پیشنهاد دولت هند است که در یادداشت مورخ ۱۰

سپتامبر آمده است، مبنی بر این که هیچ یک از طرفین نباید پرسنل مسلح خود را به لونگجو، مرز بین چین و هند بفرستد و به علاوه، این پیشنهادی برای جدا کردن نیروهای این دو کشور است. دو طرف به فاصله ۴۰ کیلومتر. اگر نیازی به افزایش این فاصله وجود داشته باشد، دولت چین نیز مایل است به آن توجه کند. در یک کلام، دولت چین چه قبل و چه پس از تعیین مرز رسمی بین دو کشور از طریق مذاکرات، مایل است تمام تلاش خود را برای ایجاد صلح آمیز ترین و امن ترین مناطق مرزی بین دو کشور به کار گیرد تا دو کشور ما دیگر هرگز به خاطر مسائل مرزی دچار دلهره و درگیری نشوند. اگر این پیشنهاد دولت چین برای دولت هند قابل قبول باشد، اقدامات مشخص برای اجرای آن می تواند بلافاصله از طریق کانالهای دیپلماتیک توسط دو دولت مورد بحث و تصمیم گیری قرار گیرد.

دولت چین هرگز قصد تیره کردن اوضاع مرزی و روابط دو کشور را نداشته است. من معتقدم که جنابعالی نیز آرزوی کاهش تنش موجود را دارید. من صمیمانه امیدوارم که به خاطر دوستی طولانی و بزرگ بیش از یک هزار میلیون نفر از مردم دو کشورمان، دولتهای چین و هند تلاشهای مشترکی انجام دهند و در مورد پیشنهاد فوق به توافق سریع دست یابند.

دولت چین پیشنهاد می کند به منظور بحث بیشتر در مورد مسائل مرزی و سایر مسائل در روابط دو کشور، نخست وزیران دو کشور در آینده ی نزدیک با یک دیگر گفتگو کنند. جناب آقای نخست وزیر محترم! مردم دو کشور می خواهند که ما به سرعت عمل کنیم. من فکر می کنم ما باید خواسته های آن ها را بر آورده کنیم و اجازه ندهیم کسانی که به دنبال هر فرصتی برای برهم زدن دوستی بزرگ بین چین و هند هستند به هدف شوم خود برسند. منتظر پاسخ زودهنگام جنابعالی هستم.

از این فرصت استفاده می کنم و احترامات صمیمانه خود را به شما اعلام می کنم.

(امضا) ژو ئنلاي

# نامهی دوم: نامه به سران دولتها

(پکن ریویو، شمارهی ۳۲، صفحهی ۷؛ ۹ آگوست ۱۹۶۳)

#### عاليجنابان؛

دولت چین در ۳۱ ژوئیه ۱۹۶۳ بیانیهای صادر کرد که در آن پیشنهاد برگزاری کنفرانسی از سران دولت همه کشورهای جهان برای بحث درمورد منع کامل، نهایی و قاطعانه برای انهدام سلاحهای هستهای شد. متن این پیشنهاد به شرح زیر است:

«دولت جمهوری خلق چین بدین وسیله موارد زیر را پیشنهاد می کند:

- (۱) همه کشورهای جهان، اعم از هستهای و غیر هستهای، صریحاً اعلام کنند که سلاحهای هستهای را کامل و قاطعانه منع و نابود خواهند کرد. به طور مشخص، آنها از تسلیحات هستهای استفاده نخواهند کرد، نه صادرات، نه واردات، نه ساخت، نه آزمایش، و نه انباشت آن. و تمامی تسلیحات هستهای موجود و وسایل حمل و نقل آنها را در جهان نابود خواهند کرد و تمامی تاسیسات موجود برای تحقیق، آزمایش و ساخت سلاحهای هستهای در جهان را منحل خواهند کرد.
- (۲) به منظور انجام تعهدات فوق مرحله به مرحله، ابتدا باید اقدامات زیر اتخاذ شود: آ. همه پایگاههای نظامی، از جمله پایگاههای هستهای، در خارج از

مرزهای خود را را برچیده و تمام سلاحهای هستهای و وسایل ارسال آنها را از بیرونِ مرزهای خود خارج کنید. ب. ایجاد یک منطقه عاری از سلاح هستهای در منطقه آسیا و اقیانوسیه، از جمله ایالات متحده، اتحاد جماهیر شوروی، چین و ژاپن؛ منطقهای عاری از سلاح هستهای در اروپای مرکزی؛ منطقهای عاری از سلاح هستهای از سلاح هستهای عاری از سلاح هستهای در آمریکای لاتین. کشورهایی که دارای سلاح هستهای هستند باید در مورد هر یک از مناطق عاری از سلاح هستهای تعهدات لازم را انجام دهند. ج. از هر شکل صادرات و واردات سلاح هستهای و اطلاعات فنی ساخت آنها خودداری شود. د. تمام آزمایشهای هستهای، از جمله آزمایشهای هستهای، از جمله آزمایشهای هستهای زیرزمینی متوقف شود.

(۳) کنفرانسی از سران دولتهای کلیه ی کشورهای جهان تشکیل شود تا در مورد منع و انهدام کامل سلاحهای هستهای و موضوع اتخاذ تدابیر چهارگانه فوقالذکر به منظور تحقق گامهای لازم، یعنی ممنوعیت کامل و انهدام سلاحهای هستهای بحث شود.»

با توجه به تمایل فوری مردم جهان برای رفع تهدید جنگ هستهای و برای حفظ صلح و امنیت جهان، دولت چین عمیقاً امیدوار است که پیشنهاد آن مورد توجه و پاسخ مثبت دولت کشورهای شما قرار گیرد.

لطفاً عالى ترين احترام من را پذيرا باشد.

(امضا) ژو ئنلاي

نخست وزير شوراي دولتي جمهوري خلق چين

# خودكشي خانم چائو

مائوتسه دون (نوشته شده در سال ۱۹۱۹)

#### مقدمه

خودکشی همواره از ابتدای وجود جوامع بدوی تا به امروز، بخشی جدایی ناپذیر از معضلات جامعه بوده است. در طول تاریخ، جوامع گوناگون بنا به ساختاری که روح آن جامعه را تشکیل می داد -فرهنگ، دین، سنت [که بازتاب مناسبات اقتصادیِ آن جامعه هستند] با خودکشی به نحو متفاوتی برخورد می کردند. گرچه می دانیم که هر چیزی که در مناسباتِ میان افراد یک جامعه رخ دهد، همواره بازتابی از محیط آن جامعه بر افراد است، با این حال، پرداختن به خودکشی به عنوان معضلی اجتماعی نه روانی، کمتر اتفاق افتاده است. جالب آن جاست که مجازاتی که در طول تاریخ برای خودکشی در خذف آن نداشته است؛ زیرا همان طور که خودکشی در خذف آن نداشته است؛ زیرا همان طور که

ماركس گفته است: «بدون اصلاحات تمامعيارِ سازمانِ جامعهي كنوني [هر تلاشی برای کاهش میزان خودکشی] بیهوده خواهد بود.» (مارکس و خودکشی؛ ص ۷۵) در آتن باستان فردی که بر اثر خودکشی حان میباخت، از افتخارات دفن عادی محروم می شد و او را در حومهی شهر بودن سنگ قبر یا نشانی دفن می کردند.۲۶ لویی بنایارت چهاردم مجازات شدیدی برای خودکشی گذاشته بود؛ بدین قرار که «حسد فرد مرده را در حالی که سرش بایین بود در خیابانها می کشیدند، سیس بدن را آویزان می کردند یا روی انبوه زباله می انداختند. همچنین تمامی اموال این فرد مصادره می شد.» ۲۷ با سکولار شدن جوامع غربی و آغاز عصر روشنگری، نظریه هایی خودکشی به مرحلهای مدرنتر ارتقاء یافت. دیوید هیوم بد بودن خودکشی را با این استدلال که خودکشی به دیگران آسیبی نمی رساند و به علاوه برای خود شخص فایده مند است رد کرد. او در سال ۱۷۷۷ در رساله ی خود «درباره ی خودکشی و جاودانگی روح» پرسید: «چرا باید زندگی مفلوکانه را طولانی تر کنم، آن هم به دلیل مزایای بیهودهای که ممکن است مردم از وجود من نسیبشان شود؟»<sup>۲۸</sup> فیلیپ رید بعدها دیدگاه هیوم را با این استدلال که هیوم «وظیفه شناسی» را نادیده گرفته است، مردود دانست و بیان کرد هیوم بدین وسیله آسیبهای احساسی نظیر غم و اندوه و... را در نظر نمی گیرد. از قرن هفدهم بود که یژوهشگران با دادههای آماری به دست آمده، خودکشی را به مثابهی معضلی اجتماعی تحلیل کردند. دورکیم نخستین کسی بود که به طور جامع خودکشی را بررسی کرد و بدین لحاظ یکی از مرجعترین منابع در زمینهی خودکشی، نوشتههای دورکیم است. فروید که بعدها به صورتی پراکنده به خودکشی پرداخت، از درک علل اجتماعی خودکشی عاجز ماند و تنها سهم اندکی به

.

<sup>\*\*</sup>Szasz T(1999) Fatal freedom: the ethics and politics of suicide. Westport, CT: Praeger. P. 11.

YV Maris R (Y · · · ). Comprehensive textbook of suicidology. New York: Guilford Press, P. 0 & · .

YA Suicide. Standford Encyclopedia of Philosophy. Y . VV.

آن اختصاص داد؛ حال آن که دورکیم هر دو حالتِ اجتماعی و روانی را در نظر گرفت. به طور کلی دورکیم چهار نوع عمده ی خودکشی را بر میشمارد:

1 . خودکشی خودمدار انگارانه: (egoistic suicide) که به دلیل ظهور فردگرایی مدرن، غالباً میان مردان مجرد و مردان بیوه که در اجتماع منزوی هستند رخ میدهد.

۲ .خودکشی نابههنجار: (anomic suicide) که محصول نابههنجاری فزاینده در جامعهی مدرن است. این نوع، نتیجه فعالیت بیقاعدهی انسان و رنج پس از آن در دنیای مدرن است. مثلاً مردی که ناگهان ثروت عظیمی به دست آورده، طی یک اتفاق همه آن را از دست می دهد.

۳ .خودکشی نوع دوستانه: (altruistic suicide) این نوع خودکشی متفاوت از دو نمونه ی بالاست؛ یعنی نه به خاطر فردگرایی مفرط، بلکه به سبب رشد نیافتگیِ فردیت در جوامع بدوی تر رخ می دهد. مثلاً خودکشی افسران نظامی در کشورهای صنعتی شده. [این نکته حائز اهمیت است که مثلاً در آیین کنفوسیوس، خودکشی روشی قابل قبول برای حفاظت از حیثیت و فضیلت در نظر گرفته می شود. در اواخر امپراتوری چین، خودکشی برای روشنفکرانی که از خشم امپراتور جان سالم به در برده بودند، لازم بود.]

۴ .خودکشی سرشت باورانه: (fatalistic suicide) این خودکشی حاصل کنترل مفرط است. فردی که از ابتدا تحت کنترل شدید دیگران بوده است ممکن است دست به چنین کاری بزند. [این مورد میان زنان بیشتر به چشم میخورد. خودکشیِ دختران در محیطهای سنتی و مذهبی در خاورمیانه به سبب قوانین سفت و سخت خانواده و جامعه بر آنها می تواند در این دسته جا بگیرد.]

مارکس جوان در سال ۱۸٤٦ در مجلهی آیینهی اجتماع -مجلهی کوچک سوسیالیستیِ آلمانی- که انگلس نیز با آن همکاری می کرد، برای نخستین بار به مبحث خودکشی یرداخت.

نوشته ی مارکس البته ترجمهای «خاطراتی از بایگانیهای پلیسِ» ژاک پوشه بود؛ مارکس اما از میان کتاب چند جلدیِ پوشه، گزیدههای را انتخاب کرد و متونی به آن افزود برخی جاها را تغییر داد تا متنی باب دل خودش را خلق کند. بدین لحاظ، این نوشته نه فقط ترجمه، که می تواند اقتباس محسوب گردد. این نوشته چهار خودکشی را بررسی می کند و سه تای آنها در مورد خودکشی دختران و زنان است. به ویژه در نخسین مورد، زنی جوان، دختر یک خیاط، بکارت خود را هنگامی که شبی در منزل خانواده ی نامزدش سپری می کند از دست می دهد. صبح روز بعد همین که پدر و مادر دختر از ماجرا مطلع می شوند، او را با خشونت سرزنش و نیز نزد همسایه بی آبرو می کنند.

مارکس در نقد خود به رفتار خانواده می نویسد: «آنها که از همه بزدل تر، و خود کمتر از همه قادر به مقاومتند، به محض آن که بتوانند قدرت مطلق پدر و مادری شان را اعمال کنند، سرسخت و انعطاف ناپذیر می شوند. و نیز سوء استفاده از این قدرت همچون جایگزینی بی رحمانه برای تمامی سرسپردگی ها و وابستگی هایی است که مردم در جامعه ی بورژوایی، چه با طیب خاطر و چه از سر اکراه به آن تن می دهند. » (مارکس و خودکشی؛ ص ۷۹) در این نوشته با بررسی چهار مورد، آشکار نشان داده می شود که خودکشی پیش از آن که مشکلی روانی باشد، مشکلی احتماعی است.

مائوی جوان نیز در سن ۲٦ سالگی، با مرگ زنی به اسم چائو که به دلیل ازدواج از پیش تعیین شده خودکشی کرده بود، متنی را با عنوان «خودکشی خانم چائو» به نگارش درآورد که نشان میدهد دیدگاه او در چینِ عقب مانده بسیار مترقی بوده است. این متن کوتاه، خطابهای بی نظیر و نوشتهای درس آموز از تحلیل جامعه شناختانه ی مائو بر مسئله ی خودکشی است. با این همه، بررسیِ خودکشی زنان، راهگشای ما در تحلیل این مسئله ی اجتماعی است؛ زیرا زنان علاوه بر این که همپای مردان در جامعه ی سرمایه داری استثمار می شوند؛ درون خانه نیز توسط خانواده در بندِ سنتهای بسیاری

هستند که فشارها را دوچندان میکند. همان طور که مائو گفته است «تا وقتی حتی یک زنِ تحت ستم در دنیا وجود داشته باشد، هیچکس واقعا آزاد نشده است».

در پایان، جدولی قرار داده شده است که می توان میزان خودکشی در کشورهای مختلف را مشاهده کرد. در بسیاری از کشورها میزان خودکشی مردان نسبت به زنان بیشتر است. بیشترین میزان خودکشی در کشورهای آفریقایی به چشم می خورد که البته نشان از وضع بد اقتصادی و عوال سنتی، مذهبی و فرهنگی است. آمار خودکشی زنان نیز در کشورهایی که به لحاظ مذهبی سفت و سخت تر هستند، از دیگر کشورها بیشتر است. در این میان کره جنوبی که سالها در ایران نماد رشد و توسعه بود بسیار جالب توجه است. کره جنوبی پس از لوسِتو، گویان و زیمباوه، چهارمین کشور جهان در میزان خودکشی زنان است.

بدیهی است که میزان خودکشی بالاتر از حدیست که سازمان بهداشت جهانی و سازمانهای رسمی منتشر میکنند؛ اما با تحلیل و بررسی همین آمار نیز میتوان به درکی از چیزهایی که در بالا گفته شد دست یافت و پی برد لزوماً رشد اقتصادی و افزایش سطح رفاه (!) باعث کاهش میزان خودکشی نمی شود.

## خودکشی خانم چائو۳

خودکشی یک فرد کاملاً تحت تأثیر شرایط [محیطی] است. آیا خانم چائو مصمم به خودکشی بود؟ برعکس، او تشنهی زندگی بود. اگر خانم چائو مرگ را برتری داد، به این علت بود که شرایط او را به این سو کشاند. شرایط را می توان در سه بخش تقسیم کرد:

(۱) جامعهی چین

119

.

<sup>&</sup>quot;Suicide rate estimates, age-standardized Estimates by WHO region" (https://apps.who.int/g ho/data/node.main.MHSUICIDEASDR?lang=en). WHO. Retrieved \Y May Y \ Y \ \.

۳۰ این متن برای نخستین بار به زبان فارسی ترجمه شده است.

- (۲) خانوادهي چائو
- (٣) خانوادهی وو -خانواده شوهر [ی که او نمی خواست با آن ازدواج کند]

این سه عامل، این سه ریسمان آهنین- زندانی سه ضلعی را برای خانم چائو تشکیل دادهاند. هنگامی که او در این زندان افتاد، زندگی برایش تهی شد. در اینجا بود که زندگی را در مرگ ادامه دهد... اگر هر یک از این سه ریسمان آهنین از میان میرفت بیشک خانم چائو بدین روز دچار نمی شد.

- (۱) اگر والدین ش به اجبار توسل نمی جستند و به اراده ی او احترام می گذشتند، بی شک او را مرگی نبود.
- (۲) اگر به خانم چانو اجازه میدادند دیدگاه خود را درمورد خانوادهی شوهر آیندهاش اش توضیح دهد و دلایل امتناعش از انتخاب والدین را؛ و باز اگر در نهایت خانوادهی شوهر آیندهاش دیدگاه او را میپذیرفتند و به آزادی فردی او احترام میگذاشتند، خانم چائو قطعاً نمی مرد.
- (۳) با این خیال که پدر و مادر و خانواده شوهر آیندهاش اراده ی آزاد او را لگدمال می کردند، اگر در جامعه یک گروه قدرتمند از افکار عمومی برای حمایت از او وجود می داشت، اگر فرار از خانه ی والدین به علت اجبار و پناه بردن به جای دیگر افتخار آمیز تلقی می شد نه مایه ی شرم، در این صورت نیز خانم چائو نمی مرد.

اگر از مرگ خانم چانو سخن می گوییم، به این دلیل است که او در سه ریسمان آهنین (جامعه، خانوادهی خودش، خانواده شوهرش) محصور شده بود. او بیهوده به دنبال زندگی بود اما سر انجام به ورطهی مرگ در غلتید.

اتفاقی که دیروز افتاد، اتفاقی مهم بود. این اتفاق به علت سیستم شرم آور ازدواجهای از پیش تعیین شد، به علت تاریکیِ سیستم اجتماعی، نفی اراده ی فردی و عدم آزادی در انتخاب همسر اتفاق افتاد. امید است علاقه مندان در تمامی ابعاد این ماجرا اظهار نظر کنند و از پاکیِ دختری که در راه آزادی انتخابِ عشق، جان خود را از دست داد دفاع کنند...

رفتار هر دو خانواده -خانوادهی دختر و خانوادهی شوهرش- هر دو با جامعه پیوند میخورند. آنها هر دو بخشی از جامعه هستند. ما باید بر این عقیده باشیم که هر دو خانواده مرتکب جنایت شدهاند؛ منشأ این جنایت اما درون ساختار جامعه نهفته است. [اگر خانواده دچار جنایت گردد، بدین علت است که ساختار جامعه در خود جنایتی نهفته دارد.] اگر جامعه به درستی شکل یافته بود، در صورت بروز چنین مشکلی، ساختار جامعه به آنها فرصت انجام چنین کاری را نمی داد. جامعهای که سبب مرگ خانم چانو شده است، عنصری خطرناک در خود دارد که می تواند باعث مرگ خانم خانم چیه، خانم لی، و مردان و زنان بسیاری شود. همهی ما قربانیان احتمالیِ چنین جامعهای هستیم و ممکن است این ضربهی مهلک بر ما نیز وارد آید. ما باید با صدایی رسا اعتراض کنیم؛ به انسانهایی که هنوز نمردهاند هشدار دهیم و شرارتهای بی شمار جامعهی خود را محکوم کنیم...

## نرخ خودکشی بر اساس جنسیت و کشور (در هر ۱۰۰۰۰۰ نفر)؛

| 1  |                          |      | 2019   |       |      |      | <u>%</u> |
|----|--------------------------|------|--------|-------|------|------|----------|
| 2  | Country                  | All  | Female | Male  | M/F  | 2000 | change   |
| 3  |                          |      |        |       |      |      |          |
|    | World                    | 9.0  | 5.4    | 12.6  | 2.3  | 14.0 | -0.36    |
| 4  | Lesotho                  | 87.5 | 34.6   | 146.9 | 4.3  | 42.6 | 1.05     |
| 5  | Guyana                   | 40.9 | 17.0   | 65.0  | 3.8  | 35.8 | 0.14     |
| 6  | Eswatini                 | 40.5 | 6.4    | 78.7  | 12.3 | 40.6 | 0.00     |
| 7  | Kiribati                 | 30.6 | 9.5    | 53.6  | 5.7  | 35.6 | -0.14    |
| 8  | Micronesia               | 29.0 | 13.2   | 44.3  | 3.4  | 28.0 | 0.04     |
| 9  | Suriname                 | 25.9 | 11.8   | 41.3  | 3.5  | 25.0 | 0.04     |
| 10 | <b>Zimbabwe</b>          | 23.6 | 13.5   | 37.8  | 2.8  | 20.0 | 0.18     |
| 11 | South Africa             | 23.5 | 9.8    | 37.9  | 3.9  | 26.6 | -0.12    |
| 12 | Mozambique Mozambique    | 23.2 | 8.9    | 42.6  | 4.8  | 20.9 | 0.11     |
| 13 | Central African Republic | 23.0 | 9.3    | 39.6  | 4.3  | 32.5 | -0.29    |
| 14 | Russia                   | 21.6 | 7.2    | 38.2  | 5.3  | 48.9 | -0.56    |
| 15 | South Korea              | 21.2 | 13.4   | 29.7  | 2.2  | 13.9 | 0.52     |
| 16 | Vanuatu Vanuatu          | 21.0 | 9.0    | 33.1  | 3.7  | 23.2 | -0.10    |
| 17 | Botswana                 | 20.2 | 7.8    | 35.5  | 4.6  | 46.3 | -0.56    |
| 18 | Lithuania                | 20.2 | 6.2    | 36.1  | 5.8  | 45.8 | -0.56    |
| 19 | uruguay Uruguay          | 18.8 | 7.7    | 31.1  | 4.1  | 14.5 | 0.30     |
| 20 | Kazakhstan               | 18.1 | 6.9    | 30.9  | 4.5  | 39.4 | -0.54    |
| 21 | Mongolia Mongolia        | 18.0 | 5.6    | 31.1  | 5.5  | 23.6 | -0.24    |
| 22 | Ukraine                  | 17.7 | 4.7    | 32.7  | 7.0  | 33.5 | -0.47    |
| 23 | Solomon Islands          | 17.4 | 2.4    | 32.2  | 13.4 | 17.4 | 0.00     |
| 24 | <b>Eritrea</b>           | 17.3 | 8.3    | 27.2  | 3.3  | 23.4 | -0.26    |
| 25 | Belarus                  | 16.5 | 5.3    | 30.1  | 5.7  | 37.3 | -0.56    |
| 26 | Montenegro               | 16.2 | 7.9    | 25.4  | 3.2  | 18.9 | -0.14    |
| 27 | <u>Latvia</u>            | 16.1 | 4.6    | 29.0  | 6.4  | 29.6 | -0.46    |
| 28 | Cameroon                 | 15.9 | 7.6    | 25.2  | 3.3  | 19.1 | -0.17    |
| 29 | Ivory Coast              | 15.7 | 5.0    | 25.7  | 5.1  | 24.0 | -0.35    |
| 30 | Cape Verde               | 15.2 | 5.1    | 27.4  | 5.4  | 18.2 | -0.16    |
| 31 | Togo                     | 14.8 | 6.5    | 24.0  | 3.7  | 17.3 | -0.14    |
| 32 | <b>★</b> Somalia         | 14.7 | 7.1    | 22.8  | 3.2  | 16.8 | -0.13    |
|    |                          |      |        |       |      |      |          |

| 35 | Zambia                  | 14.4 | 5.3  | 25.7 | 4.9  | 24.0 | -0.40 |
|----|-------------------------|------|------|------|------|------|-------|
| 36 | Burkina Faso            | 14.4 | 6.5  | 24.5 | 3.8  | 16.9 | -0.15 |
| 37 | Slovenia Slovenia       | 14.0 | 5.5  | 22.7 | 4.1  | 25.6 | -0.46 |
| 38 | Belgium                 | 13.9 | 8.4  | 19.6 | 2.3  | 18.3 | -0.24 |
| 39 | Mamibia Namibia         | 13.5 | 4.4  | 24.9 | 5.7  | 27.5 | -0.51 |
| 40 | Equatorial Guinea       | 13.5 | 8.8  | 18.5 | 2.1  | 19.4 | -0.30 |
| 41 | + Finland               | 13.4 | 6.8  | 20.1 | 3.0  | 21.7 | -0.38 |
| 42 | Chad                    | 13.2 | 6.9  | 20.2 | 2.9  | 15.7 | -0.16 |
| 43 | Gabon                   | 13.1 | 3.8  | 23.3 | 6.1  | 19.4 | -0.32 |
| 44 | India                   | 12.9 | 11.1 | 14.7 | 1.3  | 19.1 | -0.32 |
| 45 | Sri Lanka               | 12.9 | 6.1  | 20.9 | 3.4  | 27.4 | -0.53 |
| 46 | Benin                   | 12.7 | 6.1  | 20.3 | 3.3  | 14.7 | -0.14 |
| 47 | Angola                  | 12.6 | 4.7  | 21.7 | 4.6  | 17.6 | -0.28 |
| 48 | ✓ DR Congo              | 12.4 | 5.0  | 20.7 | 4.1  | 14.5 | -0.14 |
| 49 | Guinea-Bissau           | 12.4 | 6.7  | 19.8 | 3.0  | 17.5 | -0.29 |
| 50 | Sweden                  | 12.4 | 7.7  | 16.9 | 2.2  | 12.2 | 0.01  |
| 51 | Guinea                  | 12.3 | 8.0  | 18.4 | 2.3  | 9.7  | 0.27  |
| 52 | <ul><li>Japan</li></ul> | 12.2 | 6.9  | 17.5 | 2.5  | 18.1 | -0.32 |
| 53 | Moldova Moldova         | 12.2 | 3.3  | 22.1 | 6.7  | 16.3 | -0.25 |
| 54 | <b>X</b> Burundi        | 12.1 | 6.4  | 18.9 | 3.0  | 23.4 | -0.48 |
| 55 | Estonia                 | 12.0 | 4.5  | 20.2 | 4.5  | 25.0 | -0.52 |
| 56 | Djibouti                | 11.9 | 7.6  | 16.3 | 2.2  | 12.1 | -0.01 |
| 57 | Hungary Hungary         | 11.8 | 5.5  | 19.1 | 3.5  | 26.6 | -0.56 |
| 58 | Congo                   | 11.6 | 6.1  | 18.3 | 3.0  | 24.7 | -0.53 |
| 59 | Sierra Leone            | 11.3 | 8.2  | 14.8 | 1.8  | 10.1 | 0.11  |
| 60 | <u>Australia</u>        | 11.3 | 5.6  | 17.0 | 3.0  | 11.8 | -0.05 |
| 61 | Haiti                   | 11.2 | 8.0  | 14.9 | 1.9  | 12.7 | -0.12 |
| 62 | lceland                 | 11.2 | 3.5  | 18.7 | 5.4  | 12.7 | -0.12 |
| 63 | Kenya                   | 11.0 | 5.3  | 18.1 | 3.4  | 15.8 | -0.30 |
| 64 | Croatia                 | 11.0 | 5.1  | 17.7 | 3.5  | 16.3 | -0.32 |
| 65 | Senegal                 | 11.0 | 5.2  | 18.5 | 3.6  | 14.4 | -0.24 |
| 66 | Malawi                  | 10.6 | 3.3  | 20.0 | 6.1  | 19.2 | -0.45 |
| 67 | <b>→</b> Ghana          | 10.5 | 1.8  | 20.0 | 11.2 | 9.8  | 0.08  |
| 68 | Uganda                  | 10.4 | 3.7  | 19.4 | 5.2  | 21.7 | -0.52 |
| 69 | Austria                 | 10.4 | 4.6  | 16.6 | 3.6  | 15.8 | -0.34 |
| 70 | <b>■◆■</b> Canada       | 10.3 | 5.4  | 15.3 | 2.9  | 10.7 | -0.03 |
|    |                         |      |      |      |      |      |       |

## حقوق بشر و انقلاب پرولتری تیبور چیو / ترجمهی الشیوعیة

«کلیگویی درباب مفاهیم آزادی، برابری و دموکراسی در حقیقت چیزی جز تکرار کورکورانهٔ مفاهیم شکلگرفته توسط مناسبات تولید کالایی نیست. تلاش برای حل مسائل بههم پیوستهی دیکتاتوری پرولتاریا با توسل به چنین کلیاتی مترادف پذیرش تئوریها و نظریات بورژوازی در تمامیت آن است. »

(لنین، اقتصاد و سیاست در عصر دیکتاتوری پرولتاریا) ا

«م-ل-م اندیشهی صدر گونزالو، نه تنها امکان درک سرشت ارتجاعی، ضد انقلابی و بورژواییِ به اصطلاح حقوق بشر را که مداوم در دنیای امروز دستکاری و به کار برده می شود را فراهم می کند بلکه امکان فهم دقیق حقوق خلق را نیز به ارمغان می آورد. »

(حقوق خلق، حزب كمونيست يرو، در تپه ها)٢

از دیکتاتوری پرولتاریای اتحاد جماهیر شوروی گرفته تا جنگ درخشان خلقِ پرو، بورژوازی و نوکرانش پرچم «حقوق بشر» را برای نفی انقلاب مطرح میکنند و خود را مدافع این به اصطلاح حقوق معرفی میکنند. با این حال، این «حقوق» همچنان مفهومی انتزاعی باقی مانده، و بورژوازی کاملاً ناتوان از تحقق آن است و در تضادی

آشتی ناپذیر با شرایط مادیِ ناشی از سرمایهداری، تودههای مردم و حقوق خلق قرار دارد.

در طول تاریخ، مروجین حقوق بشر، اعم از دول امپریالیستی یا دول نیمه مستعمره و نیمه فنودالی، همانهایی بودهاند که مرتکب قساوت آمیز ترین جنایات در زیر پرچمهای مختلف همچون جنگ با مواد مخدر، جنگ با ترور، عملیات کوندور (نام زنجیرهای از سرکوب های سیاسی و کودتاهای نظامی و ترور ها و برقراری دولت های دست نشانده در آمریکای جنوبی که توسط ایالات متحده و در دوران زمامداری لیندون جانسون، ریچارد نیکسون، جرالد فورد، جیمی کارتر و رونالد ریگان انجام شد) و مانند آن بودهاند. از نسل کشی بومیان در گواتمالا (۱۹۹۲–۱۹۲۰) به سرپرستی رئیس جمهور پیشین خوزه افراین ریوس مونت، یک دست نشاندهی تحت حمایت ایالات متحده، تا ترور پاتریس لومومبا ملی گرای کونگویی با حمایت سازمان ملل متحد، مفهوم «حقوق بشر» همچنان چیزی جز اوهام نیست، اما مهمتر از آن مکانیسم ضد شورشی (COIN) است (این مکانیسیم توسط وزارت امور خارجه ایالات متحده، شورشی با عمایت همزمان و مهار شورش به کار برده می شود.

این تنها یک ابزار در زرادخانه ضد انقلابی بورژوازی برای حمله و مشروعیتزدایی از انقلاب است. درحالی که سازمانهای حقوق بشری ممکن است از خشونت دولت کهنه (علیه انقلابیون) انتقاد کنند، وظیفه ی اساسی این سازمانها اما تخریب دولت کهنه نیست، بلکه تقویت آن، ترویج آشتی طبقاتی بین طبقه ی حاکم و تودههای مردم

است. باید توجه ویژهای به نقش این سازمانها و همچنین سازمانهای غیردولتی (NGO'S) در کمک به دولتها در سرکوبهای گسترده شود.

بنابراین عزم ما در فهم حقوق بشر نباید با برداشت انتزاعی بورژوایی و شبه اخلاقی شکل بگیرد، بلکه یک کمونیست (باید) با درک ماهیت انتزاعی و ضد انقلابی آن، و چگونگی استفاده از آن در اجرای مقاصد امپریالیسم، این مفاهیم را از حقوق خلق متمایز کند.

## یک مفهوم ضد انقلابی

اعلامیه جهانی حقوق بشر (UDHR) مصوبه ۱۰ دسامبر ۱۹٤۸ به دنبال پایان جنگ جهانی دوم بود. النور روزولت، بیوه رئیس جمهور ایالات متحده، فرانکلین دی روزولت، یکی از پشتیبانان اصلی این اعلامیه بود که در ایجاد آن نقش اساسی داشت. در سال ۱۹۹۲ جنبش خلق پرو (MPP) اظهار داشت که «پس از جنگ، برای تضمین گسترش، تسلط و نفوذ آنها، امپریالیستها اعلامیه جهانی حقوق بشر را در سازمان ملل متحد (سازمانی مدافع امپریالیستها و ابرقدرتها و مجری مقاصد آنها) ارائه دادند.» اعلامیه جهانی حقوق بشر و سازمان ملل در این زمینه (تاریخی) است که باید درک شوند. این یک پورش به گسترش نفوذ و رشد کمونیسم، اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی، جنگ خلق در چین و جنگهای رهایی بخش ملی بود. برخی از «حقوق لایتجزا»ی ذکر شده در اعلامیه جهانی حقوق بشر این است که: «تمام انسانها با کرامت و حقوق آزاد و برابر به دنیا میآیند» ، «هیچ کس نباید تحت شکنجه یا رفتار یا مجازات بیرحمانه ، غیرانسانی یا تحقیرآمیز قرار بگیرد»؛ «همه در برابر قانون مساوی هستند و حق دارند بی هیچ تبعیضی از حمایت یکسان قانون

برخوردار شوند»، «هرکسی حق آزادی حرکت و اقامت در مرزهای هر کشور را دارد»، «هرکسی حق کار، انتخاب آزاد شغل، شرایط عادلانه و مطلوب کار و محافظت در برابر بیکاری را دارد» و «هرکس حق دارد که سطح زندگی، سلامتی و رفاه خود و خانواده اش را از حیث خوراک و مسکن و مراقبتهای پزشکی و خدمات لازم اجتماعی تأمین کند و همچنین حق دارد که در مواقع بیکاری، بیماری، نقص عضو، بیوگی، پیری، یا در تمام موارد دیگری که به علل خارج از اراده انسان، وسایل امرار معاش او از بین رفته باشد از شرایط آبرومندانه زندگی برخوردار شود.» (UDHR). اگرچه چهل و هشت کشور در ابتدا این بیانیه را تصویب کردند، اما کشورهای مرتجع ثابت کردند که [این مصوبه] در تضاد آنتاگونیستی با رهنمودها و گزارههای آنان هست. ما به عنوان مارکسیست، می فهمیم چیزی که صرفاً روی کاغذ نوشته شده بی معنی است و عمل کردن اثرگذارتر از بیان کلمات است. حزب کمونیست پرو (راه در خشان) مفهوم مائوئیستی حقوق بشر را بطور خلاصه چنین بیان می کند:

«برای ما، حقوق بشر با حقوق خلق متناقض است، زیرا ما به عنوان انسان محصول شرایط اجتماعی هستیم ، نه انسانی انتزاعی با حقوقی ذاتی. «حقوق بشر» چیزی جز حقوق انسان بورژوازی نیست، موضعی که در مقابل فئودالیسم انقلابی بود. بنابراین، آزادی، برابری و برادری در گذشته معیارهای مترقی بورژوازی بودند. اما امروزه از زمان ظهور پرولتاریا، و به عنوان طبقهای سازمانیافتهتر از طریق حزب کمونیست، با تجربیات انقلابهای پیروزمند، ساختمان سوسیالیسم، دموکراسی نوین و دیکتاتوری پرولتاریا، به طور تاریخی ثابت کرده است که حقوق بشر امروزه در خدمت طبقات ستمگر و استثمارگرانی

است که دولتهای امپریالیستی و ملاکانه بوروکراتیک [terrateniente-burocráticos] را اداره میکنند. یعنی به بطور کلی دولتهای بورژوازی. »

آنچه حزب کمونیست پرو (راه درخشان) در اینجا نشان می دهد همان چیزی است که سه آموزگار بزرگ پرولتاریا همواره به آنها اشاره کردهاند، که انسان و مفاهیمی مانند حقوق و آزادی به طرز سحرآمیزی در ذهن ما و منفصل از زمینههای اقتصادی ظاهر نمی شوند بلکه در تطابق با آن هستند. در نظام سرمایه داری جایی که تضاد اساسی، آنگونه که صدر مانو تأکید می کند «بین خصلت اجتماعی تولید و خصلت خصوصی مالکیت» است، در نتیجه بالاترین درجهی حقوق و آزادی به بورژوازی اعطا می شود، اما همچنان به شکل یک توهم برای تودههای زحمتکش باقی می ماند؛ تودههایی که با فقر و استثمار روبرو هستند. از همین رو حقوقی که واقعاً نیازهای پرولتاریا و توده های وسیع خلق را برآورده می کند ، هرگز تحت دیکتاتوری بورژوازی قابل دستیابی نخواهد

فعالان حقوق بشر، پاک طینت اما ساده دل، همچنان در سردرگمی قرار دارند و حتی نمی توانند ریشه ی این مسئله را بفهمند که چرا این «حقوق» نقض می شود. درعوض، آنها بدون در نظر گرفتن این که چه کسی توانایی اعمال قدرت دارد، خشونت را به صورت تجریدی بررسی می کنند، و آشتی بین طبقات را از طریق اصلاحات و فرآیندهای صلح آمیز تجویزمی کنند. این را باید در نظر داشته باشید که نقض «حقوق بشر» توسط دولت کهنه نباید صرفاً به عنوان خشونتی ارتجاعی که بر تودههای مردم اعمال می شود تلقی شود، بلکه ناشی از شرایط اقتصادی است که ایجاد می کند و سرکوب دنباله ی آن. در حقیقت، اگر خشونت خصلتی عمده داشت، با این برداشت

غلط مواجه می شدیم که امپریالیسم و فاشیسم صرفاً به سادگی عبارتاند از ترور، مداخله و سرکوب.

به همین دلیل است که امروزه، حقوق بشر نه تنها منسوخ، بلکه مهمتر از آن مکانیسم ارتجاعی ضد انقلابی برای اجرای مقاصد امپریالیستها است. حزب کمونیست پرو (راه درخشان) نشان می دهد که چگونه تحت رژیم فوجیموری، روابط با ایالات متحده تقویت شد. اما آمریکا نمیخواست جهانیان پی ببرند که آنها از یک رژیم ارتجاعی حمایت می کنند و در نتیجه به دولت پرو فشار آورد که دفاتر حقوق بشر را تأسیس کند و در دهه ۱۹۹۰ اقدام به راه اندازی کمپینهای ترویج و حمایت از حقوق بشر کرد تا توجه دیگران را از خشونتهای ارتجاعی دولت منحرف کند و علیه جنگ خلق دست به تعرض همه جانبه بزند. معاون اسبق وزارت امور خارجه آمریکا و مشاور گلدمن ساکس در آمریکای لاتین، برنارد آرونسون به کنگره اظهار داشت: «اشتباه نکنید، اگر راه درخشان به قدرت برسد، ما شاهد سومین نسلکشی این قرن هستیم.» (CSRP، انقلاب در پرو عمیقاً آزاد کننده است). با استفاده از این مانورها، دولت ارتجاعی پرو توانست کمکهای متعددی از واشنگتن در تلاش برای نابودی جنگ خلق دریافت توانست کمکهای متعددی از واشنگتن در تلاش برای نابودی جنگ خلق دریافت کند. (راه درخشان حمیشان به قدرت الله که که و درای درخشان به کند. (راه درخشان معددی از واشنگتن در تلاش برای نابودی جنگ خلق دریافت کند. (راه درخشان حمیهای متعددی از واشنگتن در تلاش برای نابودی جنگ خلق دریافت کند. (راه درخشان به که در بالات کمکهای متعددی از واشنگتن در تلاش برای نابودی جنگ خلق دریافت کند. (راه درخشان - CCPP, Sobre Las Dos Colinas).

از آنجا که جنگهای خلق همچنان ادامه داشته و توسعه می یابد، جستجوی حقایق گذار از دروغها و تهمتها علیه انقلابیون بسیار مهم است. همان گونه که حزب کمونیست پرو (راه درخشان-PCP) اظهار داشت، «جمله مزایایی که ارتجاع در اختیار دارد، ابزارهای گستردهای برای انتشار اطلاعات دارد. وسایل ارتباط جمعی گسترده ی آن شامل روزنامهها ، مجلات، ایستگاههای رادیویی و تلویزیونی و غیره

است. ما همهی اینها را نداریم اما میتوانیم روی یک منبع بینظیر اتکا کنیم - این واقعیت که تودهها سازندگان تاریخ هستند.»

با عدم درک این مسئله، می توان به راحتی تسلیم دستگاه تبلیغاتی بورژوایی شد که ادعا می کند رفقای پرویی به قتل دهقانان پرداختند یا اینکه رفقای فیلیپینی خلق لوماد (بومیان جنوبی فیلیپین) را نابود می کنند.

### حق اعلى طبقهي ما

پس چگونه باید مفهوم حقوق خلق که در تضاد با مفهموم ضد انقلابی «حقوق بشر» است را درک کنیم؟ حزب کمونیست پرو برای درک این به اصطلاح «حقوق» تجزیه و تحلیلی هوشیارانه ارائه می دهد که چگونه هر مائوئیستی باید این مسئله را درک کند. ما از سند مهم آنها در سال ۱۹۹۱ نقل خواهیم کرد (Sobre Las Dos Colinas):

حقوق خلق حقوقی است که پرولتاریا و تودههای وسیع خلق با مبارزه و خون خود فتح می کنند و آنها را به عنوان اصول هدایتگر دولت جدید بر اساس منافع طبقاتِ تشکیل دهنده ی خلق درک می کنند: حقوق خلق التزامات طبقاتی هستند، برتر از به اصطلاح حقوق بشر که در خدمت تودهها و در اولین درجه فقرا، سوسیالیسم و کمونیسم است. حقوق خلق فقط در جمهوری خلق پرو قابل تضمین هستند و عبارتند از: حق زندگی و سلامتی، حق تحصیل، فرهنگ و توسعه، حق کار و رفاه، حقوق سیاسی اجتماعی؛ و عمدتاً حق تصرف قدرت و اعمال آن، دگرگونی نظم کهنه، ستمگر و استثمارگر، و ایجاد یک دولت و جامعه ی نو برای تودهها و پرولتاریا ... در آخر، ما دوباره دولت و جامعه ی نو برای تودهها و پرولتاریا ... در آخر، ما دوباره

تأکید میکنیم که تحت دولت نوینی که نماینده ی منافع کارگران، دهقانان، خرده بورژوازی و بورژوازی متوسط است، می توان از حقوق خلق بهره مند شد؛ این تنها حقوقی است که واقعاً می تواند به نفع این چهار طبقه ی خلقی باشد. این مواضع ماست و هیچ کس نتوانسته و نمی تواند آنها را رد کند. بنابراین ما حقوق بشر را از حقوق خلق متمایز می کنیم.

خشونت انقلابی یک اصل اساسی و ضروری برای انجام انقلاب و جنگ خلق است. البته که بورژوازی خشونت را آن دم که پرولتاریا و تودههای تحت ستم جهان به کارش ببرند، محکوم میکند. خشونت ارتجاعی دولتهای کهنه، نظیر قبور دسته جمعی، تجاوز، حملات پهپادی، شکنجه و زندانها کمرنگ شده و بهعنوان «صدمات جانبی» دسته بندی میشوند و ضرورت محافظت از «آزادی» و «دمکراسی» تلقی میشوند. هنگامی که تودهها به رهبری حزب، شورش و انقلاب میکنند، در بالاترین حد مورد مداقه قرار میگیرند و توسط طبقات حاکم به دلیل نقض «حقوق بشر» که خود بورژوازی ادعا میکند به آن پایبند است، محکوم میشوند. با این وجود باید فهمید خشونت انقلابی بخشی جداییناپذیر از حق عالی برای تصرف قدرت است. این تنها روشی است که در آن می توان (قدرت) نوین را بنا کرد.

با استفاده از درسهای تاریخی اتحاد جماهیر شوروی در روسیه، مناطق سرخ در چین و دیکتاتوری پرولتاریا، حزب کمونیست پرو حقوق خلق را در مناطق پایگاهی و کمیتههای خلق با بنای قدرت نوین به اجرا گذاشت. این مغایر با اسطورههایی است که بر مبنای آن حزب کمونیست پرو و سایر مائوئیستها از ترور و وحشتآفرینی برای به دست آوردن نفوذ استفاده می کنند. کمیته سابق حمایت از انقلاب در پرو (CSRP)

عنوان می کند که حتی برخی از کارشناسان ضد شورش این ادعا را رد می کنند. کمیته حمایت از انقلاب یرو در ادامه بیان می کند:

کسانی که فکر میکنند انقلاب این سازمانها را از طریق ترور و وحشت آفرینی در میان تودهها ایجاد کرده است (با اشاره به قدرت اعمال شده توسط کمیتههای خلق)، باید در نظر بگیرند که انقلاب تقریباً بدون هیچ اسلحه ای شروع شد، و اکثریت قریب به اتفاق سلاحها با تصرف آنها از ارتش و پلیس پرو بدست آورده شده و هیچ کمک نظامی خارجی دریافت نکرده است. هیچ جنبش انقلابی حقیقی در تاریخ با وحشت آفرینی در میان تودهها پیشرفت نکرده است، و این اتهامات همیشه از سوی ضدانقلاب مطرح می شود.

در مورد مناطق روستایی پرو، کمیتههای خلق «از کمونیستها، دهقانان عادی و سایر نیروهای مترقی محلی تشکیل شده بودند». این کمیتهها دارای پنج کمیسر بودند: دبیر، کمیسر امنیت، کمیسر تولید، کمیسر امور اجتماعی و یک کمیسر که جلسات سازمانهای جمعی به رهبری حزب را برنامه ریزی و برگزار می کند (MPP, Our Red).

کمیته های خلق مسئولیت نظارت بر تولید، دادرسی خلقی، سازماندهی شبه نظامیان با همکاری نیروهای چریکی محلی و نیروهای اصلی EGP [ارتش چریکی مردمی] و حتی ازدواج را بر عهده داشتند.

این تصور که انقلابیون صرفاً از «ترور» استفاده می کنند، دروغ بورژوازی است و سعی در نفی قدرت جنینیِ انقلابی فتح شده در دوران جنگ خلق و جریان تبدیل آن به دولت نوین را دارد. دولت کهنه این تهدید را به وضوح درک می کند، اما از رسانههای

خود برای تحریف واقعیت استفاده کرده و انقلابیون را خونخوارانی وحشی و جدا از توده ها به تصویر کشیده و در تلاش برای نامشروع جلوه دادن آنان است. برخلاف دولت قدیمی که توده ها را تا حد فلاکت و فقر غارت می کند، دولت نوین اجبهه و دیکتاتوری پرولتاریا آگاهی طبقاتی آن ها را بالا می برد، آن ها را برای فرماندهی و اعمال قدرت آموزش می دهد و دشمنان خلق را که آن ها را استثمار کرده اند خرد می کند.

بنابراین حقوق خلق را از مبنای اقتصادی آن نمی توان جدا کرد. در دوره ی دموکراسی نوین برای ملل نیمه فئودال-نیمه مستعمره، و دوران سوسیالیسم در اتحاد جماهیر شوروی و جمهوری خلق چین، گامهای بزرگی در عرصه ی تولید از طریق اشتراکی سازی و ایجاد کمونها برداشته شده بود. بر این اساس منابع به صورت متناسبی توزیع می شدند. برعکس در کشورهای نیمه فئودالی و نیمه مستعمره تحت فشار امپریالیسم، منابع عمدتاً استخراج و صادر می شوند. در چین، به ویژه در دوران انقلاب کبیر فرهنگی پرولتاریا، آموزش و پرورش به جای این که انبار ایده ها و فرمولهایی برای امتحانات و روشنف کران و به طور کلی جدا از نیاز توده ها و جامعه باشد، به ابزاری برای ساختن جامعه سوسیالیستی بدل شد. حقوق زنان به مراتب بیشتر و رهایی بخش تر از هر کشور بورژوازی بود.

این گامهای عظیم نباید فقط بدین جهت که دولتهای سوسیالیستی امور را برای تودههای مردم آسانتر میکنند نگریسته شود، بلکه باید به مثابهی نتیجه مبارزات شدید طبقاتی، از راه اعمال دیکتاتوری بر دشمنان تلقی شود. هیچ یک از این دستاوردها بدون جنگ و یا از راه همزیستی مسالمت آمیز با خطوط ارتجاعی و سرمایهداری حاصل نشده است. خط سرخ همواره خود را به خط سفید تحمیل کرده است و در

مناطق پایگاهی و دیکتاتوری پرولتاریا، حقوق به توده های مردم واگذار نمی شود بلکه با خشونت انقلابی فتح می شود.

جای تعجب نیست که چرا کشورهای امپریالیستی، و اساساً امپریالیسم یانکی، با جدیت به دیکتاتوری پرولتاریا حمله کردهاند. همان طور که حزب کمونیست پرو اظهار داشت، «از سوی دیگر، ایالات متحده و سایر ابرقدرتهای امپریالیستی همیشه به کشورهای سوسیالیستی اتحاد جماهیر شوروی تحت رهبری لنین و استالین و چین تحت رهبری مائو به عنوان ناقض حقوق بشر حمله کرده اند.» ( Sobre Las Dos )

در حقیقت، هنگام پژوهش درمورد اعمال دیکتاتوری بر دشمنان طبقاتی یک جمع بندی عینی انجام نمی شود. در هنگام تحلیل تصفیه ی بزرگ، خطر حمله نازی ها و فعالیت های ویرانگر و انتقام جویانه تروتسکی نادیده گرفته می شوند. سوابق تاریخی قحطی های متعدد در روسیه تزاری و چین قبل از انقلاب نادیده گرفته می شوند، در حالی که نویسندگان بورژوازی فرصت های شغلی خود را بر اساس «افشای» به اصطلاح جنایات تحت حاکمیت سوسیالیسم بنا می کنند. ما مائوئیست ها، بی وقفه از موضع حزب کمونیست پرو (راه درخشان) دفاع می کنیم، از آن ها حمایت می کنیم و (این موضع را) به کار می بندیم.

(ما نه به اعلامیه جهانی حقوق بشر و نه به کنوانسیون سان خوزه استناد میکنیم.) درعوض، ما بالاترین حق را برای تصرف و اعمال قدرت را به کار می بریم!

## شورش برحق است

«اصول متعددی در مارکسیسم وجود دارد، اما در تجزیه و تحلیل نهایی همه ی آنها را می توان در یک جمله خلاصه کرد: «شورش بر حق است.» هزاران سال همه گفتند: «ستم برحق است، استثمار حق است، شورش بر حق نیست.» از زمان ظهور مارکسیسم در صحنه اما این داوری ک وارونه شد و این سهم بزرگی است. این اصل در جریان مبازرات پرولتاریا به دست آمده است؛ ولی مارکس بود که نتیجه را استنتاج کرد.» (مائو، سخنرانی در یِنآن برای بزرگداشت شصتمین سالگرد تولد استالین) طبقه حاکم و سگان زنجیری آن (سندرولوژیست ها)، سازمانهای غیر دولتی و مانند آن، که در مقاله (Enemies of the Communist party of peru) ذکر شده است، جزب کمونیست پرواراه درخشان را به عنوان یک سازمان «تروریستی» بیرحم و تشنه به خون ترسیم کردهاند. با این حال، در فیلمهای بورژوایی مانند (Dancer) و ساعت آخر (La Hora Final)، و همچنین در رسانهها و ادبیات، شرایط اقتصادی وخیم و خشونتهای ارتجاعی به راه افتاده توسط دولت ارتجاعی پرو عمدتاً نادیده گرفته می شود.

برای مثال در پرو تا سال ۱۹۹۱، نرخ بیکاری در لیما (پایتخت پرو) که بخش قابل توجهی از جمعیت پرو را شامل می شد، ۹۶ درصد بود؛ بالاترین میزان (بیکاری) در آمریکای لاتین در آن زمان. (Latin America).

این امر واضحاً در باریادا پرو (زاغهها) مشهود بود. درواقع، با استفاده از ابزارها و سازوکارهای گسترده، طبقه حاکم این ایده را تقویت میکند که انقلابیون صرفاً از خشونت بی رویه استفاده میکنند و هر کسی را که مخالف با آنها باشد، به قتل

مى رسانند. ( با بى اعتنايى و بى اهميت جلوه دادن اين واقعيت و عدم توجه به فقر عظيم و دشمنان طبقاتى كه كشته شدند.)

ادعا می شود کمونیستها «غیرنظامیان» و دیگر «چپها» را به قتل می رسانند. با توجه به ابهام اصطلاح «غيرنظاميان» و همچنين منافع طبقاتي متفاوت اين افراد، نياز به بررسی دقیق تری است. تا زمانی که موضع طبقاتی افرد را نفهمیم ، هرگونه صحبت درمورد «غیرنظامیان» ایدهآلیستی و انتزاعی باقی خواهد ماند. اعضای موسسات و سیاست مداران که برنامه هایی برای جابه جایی اجباری طبقه کارگر طراحی می کنند، مى توانند تحت عنوان «غيرنظاميان و افراد غيرمسلح» معرفي شوند. غارتگراني كه به دولت كهنه كمك ميكنند و مسئول سركوب انقلابيون هستند، مانند ويليام اونيل كه مسئول ترور فرد هميتون و مارک کلارک است، «غيرنظامي» معرفي شوند. سردبيران و مدیران روزنامههای بورژوایی که بودجههایی کلان دریافت میکنند و از طرف سیاست مداران و شرکتها اقدام به انتشار دروغ می کنند «غیرنظامیان غیر مسلح» جا زده شوند. لیست ادامه دارد، اما نکته بسیار ساده است. بور ژوازی می تواند بیمارستانها را مورد حملات یهبادی قرار دهد، تودههای مردم را قتل عام کند و قساوت خود را «تلفات جانبي» عنوان كند، اما وقتى دشمنان خلق براى اقداماتشان تهديد يا كشته مىشوند، طبقه حاكم اين نمونه ها را برجسته مىكند و خصلت طبقاتي اين اعمال را نفی می کند. از اینجا یی بردیم که برای انقلابیون استناد به «حقوق بشر» به معنای انحلال مبارزه و خشونت انقلابی، به معنای ترس از تحمیل دیکتاتوری بر بورژوازی و اجازه رویکرد مصالحه آمیز با دشمنانی است که عمل کرد آنها دفاع و حمایت از طبقهی حاکم است.

در یک نمونه مشابه، رهبران رویزیونیست صرفاً به عنوان «چپ» جا زده می شوند و ایدئولوژی و اقدامات آنها کنار گذاشته شده و در نظر گرفته نمی شود. کمونیستها سپس مسئول قتل همه اپوزیسیون معرفی می شوند، تخیلاتی که بورژوازی عاشق پرداختن به آن است تا با حمایت از «چپِ» بی خطر که تهدیدی به شمار نمی آید، آنها را تقویت کرده و توده ها را از مسیر انقلاب گمراه کند.

در سال ۲۰۱۸، مجله سوسیال دمکرات ژاکوبین مقالهای منتشر و حزب کمونیست فیلیپین (CPP) را به دلیل ترور سایر «چپها» محکوم کرد. با این حال، ما به عنوان مارکسیست، صرفاً تصورات واهی راجع به آنچه «چپ» معرفی میشود را نمی پذیریم. صدر گونزالو تجدیدنظر طلبی را بهعنوان اصلی ترین خطر در نظر گرفت. رویزیونیسم جنبش طبقه کارگر را از مسیر جنگ خلق، دیکتاتوری پرولتاریا و حرکت به سوی کمونیسم منحرف می کند.

برای مثال، مجله ی ژاکوبین نسبت به منافع طبقاتی به اصطلاح «قربانیان» ارتش نوین خلق (NPA) ابراز نگرانی می کند. اظهار می کند برخی فعالان دهقانی، که با حزب سوسیال-فاشیستی آکبایان (Akbayan Party) همراه بودند، و بعداً نامزدی ریاست جمهوری سناتور بنینیو سیمئون آکوئینو سوم را تبلیغ می کردند، کشته شدند. «به او گفته شد تلاش های خود را برای اجرای لایحه اصلاحات ارضی دولت در منطقه خود متوقف کند.»

درحالی که این سناریو را در چارچوب تلاش برای اجرای لایحه دولت جا زدند، به دو جنبهی آن توجهی نشد: این «تلاش» در اصل همکاری با دولت ارتجاعی بوده و به این شخص هشدار داده بودند و بی دلیل یا تصادفی کشته نشده بود. مجله ژاکوبین در ادامه

به قتل اعضای حزب موسوم به مارکسیست - لنینیست فیلیپین اشاره می کند و از آن به عنوان حزبی مائونیستی یاد می کند، در حالی که یک سازمان تروستیکی است.

بخش عمده ی این مقاله برگرفته از منابع تروتسکییت است که مهمترینِ آنها از یک تروتسکیست فرانسوی، پیر روشه (Pierre Rousset) می باشد که دارای خط فکری اش چنین است:

پیچیدگیهای چپ فیلیپین و درک آن از خارج از کشور دشوار است. اما سؤال مطروحه در این جا بحث درباب شایستگیها و یا عدم لیاقت هر یک از طرفین (یا هر فرد) نیست. می توان نسبت به خط سیاسی یا تحول سیاسی یک سازمان یا فرد، انتقاد بسیاری کرد. از ما خواسته نشده که خود را در مباحث مربوط به سیاست، استراتژی و برنامهها در فیلیپین درگیر کنیم. و اگرچه مجبور به تعهد در مسئولیت خود، و ابراز همبستگی هستیم، دلیل این امر آن است که ما با سیاست کلی تهدیدها، مجازات های اعدام و قتل توسط CPP-NPA-NDF در مقیاس ملی روبروییم. چیزی که هیچ گروهی دیگر مرتکب آن نمی شود.

درک انقلاب در فیلیپین برای کسی که مارکسیسم و شرایط مادی آن کشور را مطالعه کند دشوار نیست. اما اگر خطوط سیاسی سازمانها را در نظر نگیریم و و خود را از «مباحثه» و از نبرد دو خط مستثنی کنیم، پس حامی و مدافع چه چیزی خواهیم بود؟ مفهوم واهی آنچه که «چپ» نامیده میشود، بدون تعیین خطوط سیاسی، استراتژی و اقدامات عینی آنهاست. در حقیقت، نتیجه گیری پیر روشه درمورد «احکام اعدام»، درکی تجریدی و از دید ادراک بورژوازی مبتنی بر ناحق بودن اِعمال

خشونت از سوی پرولتاریا است، شورش هرگز توجیه نمی شود و هر نوع خشونت باید محکوم شود؛ و آن که پرولتاریا و توده های وسیعی از مردم نباید قدرت را به دست گیرند و آن را بر دشمنان خلق اعمال کنند؛ و همزیستی مسالمت آمیز با چپ تجدید نظرطلب جنبش انقلابی را منحرف نخواهد کرد.

همین اتهام توسط مخالفان علیه جنگ خلق در پرو مورد استفاده قرار گرفت. آنها ادعا کردند که حزب کمونیست پرواراه درخشان، «چپ»های مخالفش را به قتل می رساند. یکی از نمونههای پر شده در رسانهها، پرونده ی ماریا النا مویانو است. در سال ۱۹۸۹ به عنوان عضو دولت ارتجاعی و نماینده ی حزب تجدیدنظرطلب چپ متحد (IzquierdaUnida به بیان اینکه رونداسها (Ronda Campesina -نامی متحد (گشتهای خودمختار و نیروی ضد انقلابی علیه راه درخشان در مناطق روستایی) با بیان اینکه رونداسها (هدرخشان در مناطق روستایی) باید علیه «تهدید راه درخشان» تشکیل شوند و در اصل دولت کهنه را تقویت کند، او طرح «لیوان شیر - Vado De Leche» (طرح غذایی برای مناطق فقیرنشین) برنامهای خیریهای برای خنثی کردن شورش تودهها و بی اعتنایی به مسئله ی اصلی و علل فقر و گرسنگی آنها بود و خواستار راهپیمایی علیه راه درخشان در جریان اعتصابات بود. آخرین اقدام نهایی او برگزاری تظاهراتی کوچک با کم و بیش ۳۰ شرکت کننده بود. مهم است که به یاد داشته باشید، و آن این است که این تظاهرات در مخالفت با چه جیزی بود.

در ۱۶ فوریه ۱۹۹۲، راه درخشان اعتصاباتی «علیه گرسنگی، بیکاری و بحران؛ زمین برای دهقانان فقیر، دستمزدهای بالاتر، تولید ملی برای تودههای استثمارشده، مراقبتهای یزشکی رایگان؛ علیه سرکوب و جنایات [دولت]، برای حقوق خلق، و

فراخوان متوقف کردن سرکوب و نسل کشی برگزار کرد.» (Internacional ۱۹۹۲).

در واقع با ابزارهای متعددی که دولت ارتجاعی استفاده می کند، جای تعجب نیست که وی (ماریا النا مویانو) به عنوان فعالی پیشرو در مبارزه با «تروریسم» به تصویر کشیده شود. چه در پرو، فیلیپین، هند یا ترکیه، باید اقدامات مشخص «چپ» مانند موویانو یا آکبایان (Akbayan) را که سعی در انحراف توده ها از جنگ خلق، مشروعیت دادن به دولت کهنه ورشکسته و مخالفت با شورش رو به رشد مردم بررسی کرد.

در یک سند منتشر شده از راه درخشان توسط ال دیاریو (El Diario) این گونه اظهار شده است:

راه درخشان مخالف کمپین شیشه شیر (Vaso De Leche)، باشگاه مادران (Club De Madres)، آشپزخانههای جمعی (Club De Madres) و غیره نیست، زیرا تودهها در آنها شرکت دارند. بلکه ما در برابر رهبران آنها ایستادهایم که توده ها را فریب میدهند، دزدی و تقلب میکنند و با دولت تبانی میکنند، و خواستار آن نیستند که دولت به تعهدات خود عمل کند: تأمین مواد غذایی، بهداشت، مسکن، آموزش و غیره ... ما بر علیه دله دزدان، مخبرین، یاوران و همدستان با ارتش و پلیس هستیم؛ بر علیه اینان است که از سوی حزب و تودهها مجازات اعمال می شود. ما به این کار ادامه خواهیم داد.

درواقع اتهاماتی که به مائوئیستها زده می شود این است که آنها مخالف برنامههای غذایی هستند. باید فهمید که این خیرات به خودیِ خود به هیچ وجه انقلابی نیستند، و این که شرورانه ترین نقش توسط رهبران این خیریهها ایفا می شود، که خشم و عصبانیت

عادلانهی تودهها را به امور خیریه سوق میدهند و اصرار میکنند دارند که مسیر دگرگونی انقلابی جامعه نیست، بلکه در عوض آنها باید با خرده بودجهها و بستههای خیریهای که از سوی دولت کهنه تأمین می شود، خود را راضی کنند.

ال دياريو انترناسيونال مينويسد،

هدف اصلی [سازمان های غیردولتی] وارد شدن در زندگی تودههای استثمار شده و فریب آنها است تا آنها را در تقابل با راه انقلاب قرار دهند. وظیفهی سازمانهای غیر دولتی و خیریه، تعویق انفجارهای اجتماعی، به تأخیر انداختن هرگونه تلاش استثمارشدگان برای شورش است. [...] برای این که سازمانهای غیردولتی اهداف سیاسی خود را تکمیل کنند باید روابط نزدیکی با دولتهای روز داشته باشند، از آنجاست که آنها به طور رسمی پشتیبانی دریافت و توانایی «فعالیت سیاسی» حتی در مناطق تحت درگیری گسترده پرو را دریافت می کنند، جایی که مطابق گفتهی مطبوعات جناح راست، آنها «نقش قرنطینه را برای جلوگیری از پیشرفت کمونیستها ایفا می کنند. »

سازمانهای غیردولتی و امثالهم، سازمانهای بی طرف و بانداژ کمک به مبارزات تودهها نیستند. پرونده حزب پلنگ سیاه نشان می دهد زمانی که اف بی آی برنامه ی ضد اطلاعاتی و ضد شورش (COINTELPRO) را پیش می بُرد، دولت همزمان برای مقابله با تلاشهای حزب پلنگهای سیاه (BPP) برای دانشجویان غذا تهیه می کرد. از دهه ی ۱۹۹۰ به بعد به طور فزاینده ای در ایالات متحده با اشباع سازمانهای غیردولتی و غیرانتفاعی و فعالیت آنان برای مقهور ساختن شورش تودهها رو به رو شدیم.

انتخابات، پرچم حقوق بشر و فعالیت سازمانهای غیر انتفاعی و خیریهها مولفهای جدا ناشدنی از تلاشهای ضد شورش است.

همان طور که راه درخشان تأکید می کند «سرانجام، ما اصرار داریم که امپریالیسم یانکی با به کار گیریِ جنگ نرم در تلاش برای مشروعیت بخشیدن به دولتهاست، از این رو حقه بازی حقوق بشریِ فوجیموری و نقش سازمانهای غیردولتی که در این زمینه فعالیت می کنند برای خدمت به همان ارباب است.»

کمونیست ها در جهتگیریِ خود نسبت به سازمانهای غیر دولتی و خیریهها باید درک کنند که عمل کرد آنها در جهت ممانعت از تلاشهای انقلابی است و بنابراین «باید تودههای زاغه نشین و به ویژه فعالان را در مورد نقش شوم این سازمانها و آژانسهایی که آنها را تأمین می کنند آموزش دهند. ما باید به ویژه وقتی آنها مسیر مبارزات مردم را مسدود می کنند، افشا کنیم» [Perspective Urban]

جای تعجب نیست که وقتی این سازمانها مورد تعرض قرار گرفتند و «رهبرانش» مانند مویانو کشته شدند، سندرولوژیستها سیاستها و ارتباطات خود را با دولت ارتجاعی نفی کردند و به دروغ این موارد را حمله به حقوق زنان قلمداد کردند. یکی از کتابها به نام (America Watch Untold Terror)، تا جایی پیش می رود که ادعا می کند «بیشتر سازمانهای مردمی توسط زنان فقیر اداره می شوند. حمله ی سیستماتیک راه درخشان به چنین گروههایی معادل جنگ علیه زنان است. » با این حال، بخش بزرگی از سازمان راه درخشان/PCP توسط زنان تشکیل شده و توسط آنها نیز پشتیبانی می شود.

باز هم آنچه در اینجا به آن اشاره نشده، نقشی است که رهبریِ این سازمانها بازی کردهاند، و همچنین بررسی شرایط مادیای است که زنان در آن فعالیت می کردند.

واقعیتی که در مبحث زنان در پرو نادیده گرفته می شود روسپی گری گسترده با حمایت دولتی است. با کمتر از پنج هزار روسپی ثبت نام شده در دهه ۱۹۲۰ به حداقل پنجاه هزار نفر در اواسط دهه ۱۹۸۰، کسانی که نامشان رسما ثبت نشده در این آمار حساب نشده اند (آندریاس ۱۳۸). در حقیقت آندریاس در ادامه به موارد مختلف زنانی که فرزندان خود و حتی خودشان را به دلیل فقر شدید کشته اند، اشاره می کند.

به همین ترتیب کمیسیون حقیقت و مصالحه پرو ۲۰۰۳ (TRC) عقیم سازی های اجباری زنان توسط دولت را که در دهه ۱۹۹۰ انجام شد، مستثنی ساخت. عقیم سازی هایی که تنها می توان آن را نسل کشی علیه توده های پرو دانست. اگرچه تجاوز سیستماتیک به زنان توسط نیروهای مسلح تا حدی اذعان شده است، اما (از نظر این نوکران دست نشانده) این نه نیروهای مسلح و نه دولت بود که در حال ارتکاب «جنگ علیه زنان» بودند، بلکه بار این مسئولیت بر دوش راه در خشان گذاشته شد. بورژوازی و نوکرانش هویت را دلیلی بر ترور معرفی می کنند. حزب کمونیست پرو زنان یا دهقانان را هدف قرار نمی داد، بلکه دشمنان جنگ خلق را هدف قرار می داد. هر مائوئیستی باید در برابر این اتهامات مبارزه کند، زیرا فقط به منظور مبهم کردن موقعیت طبقاتی دشمنان خلق و یاک کردن اقدامات ضد خلقی آن ها است.

مدافعان «حقوق بشر» هم چنین ارتش خلق را به دلیل فعالیت و شرکت جوانان و کودکان محکوم کردهاند. در یک مستند بورژوایی به نان بازگشت: سربازان کودک در ارتش مانوئیست نیال، یک سازمان غیرانتفاعی جنگ خلق نیال را به دلیل استفاده از سربازان کودک محکوم کرد. صرف نظر از این که پراچاندای رویزیونیست [نخستوزیر سابق نیال] این اتهامات را رد کرده است، جوانان از توفان مبارزهی طبقاتی معاف نیستند. چه در پرو و چه در نیال، طبقات حاکم از فکر کودکان و جوانان مسلح بر خود

لرزیدند. آنها انقلابیون را به نقض «حقوق بشر» متهم می کنند؛ اگرچه این دولتهای ارتجاعیِ کهنه هستند که اراضی را غارت می کنند و خانواده ها را نابود می سازند. در واقع کودکان بدین طریق به مبارزه ی طبقاتی کشیده می شوند، صرف نظر از اینکه تصمیم به مبارزه داشته باشند یا نه. دهکده ای که توسط دولت مورد هجوم قرار گرفته و غارت می شود و یا فقر شدید توسط این سازمان های به اصطلاح «حقوق بشر» نادیده گرفته می شوند، کودکان صرفاً منفعل تلقی می شوند. نتیجه گیریِ منطقی این است که کودکان باید به سمت سلاخی شدن سوق داده شوند و از نظر ایدئولوژیکی و جسمی محهی نباشند.

این سؤال نباید مبتنی بر یک برداشت انتزاعی و جدا شده از شرایط عینی کودکانی باشد که شاهد فقر، سوءاستفاده، قتل و عام خانوادههایشان و استثمار هستند، بلکه فقط در این زمینه قابل تحلیل است. موضوع ساده است: جنگیدن یا قتل عام شدن. طبقه ی حاکم از هر روشی مانند فیلم یا برنامهی آموزشی مانند سپاه آموزش افسران ذخیره خردسال (JROTC) در دبیرستانهای پرولتاریا و ملل تحت ستم استفاده می کند تا جوانان را برای جنگهای امپریالیستیِ خود به گوشت دم توپ خود تبدیل کند. مائوئیستها حق دارند که جوانان را در امتداد خطوط پرولتاری پرورش دهند و ظرفیت مبارزات آنها را برای مبارزه در جهت تحقق سوسیالیسم، و در کشورهای نیمه فئودالی و نیمه مستعمره برای تحقق دموکراسی نوین به کار برند. این امر لزوماً به این معنا نیست که همهی جوانان باید در ارتش خلق ادغام شوند یا ارتش خلق باید مؤکداً کودکان را به خدمت بگیرد، اما جوانان دارای ظرفیت مبارزاتی هستند و از مبارزه ی طبقاتی جدا نیستند. در حالی که رویزیونیستهای نیال بزدلانه انکار می کنند که جوانان را در ارتش خود ادغام کردهاند، ما تأیید می کنیم که انقلاب کردن جرم نیست، و

مبارزهی جوانان در مقابل نابودی خود (بر اثر استثمار و فقر و...) توجیه پذیر و برحق است. رفقای فیلیپنی با رعایت «قانون بین المللی بشردوستانه»، جوانان زیر ۱۸ سال را مجاز به فعالیت در ارتش نوین خلق نمیدانند. با این حال، این معیارها مبتنی بر درک ماتریالیسم دیالکتیک نیستند و یا توسط پرولتاریا توسعه نیافتهاند، بلکه بیشتر بر پایهی ایده آلیسم و اختراعات محض بورژوازی بنا شده اند. جوانان از ظرفیت مبارزاتی برخوردار هستند و اگرچه این لزوماً بهمعنای تبدیل شدن به رزمنده نیست، بلکه باید مقدمات جنگ را با توجه به شرایط عینی خود بیاموزند.

#### نتيجه

هر کمونیست باید عملکرد و ماهیت «حقوق بشر» را بفهمد، در غیر این صورت در دام ایده آلیسم میغلتد. در حالی که این مقاله تنها یک برسی سطحی است، می توان نتیجه گرفت که مفهوم بورژوازی از حقوق بشر در هر سه حوزه، ضد مارکسیستی است: اقتصاد سیاسی، ماتریالیسم دیالکتیک و سوسیالیسم علمی. آنها با شرایطی که سرمایه داری ایجاد می کند، و به ویژه در رابطه با حقوق و آزادی های خلقی در مناطق پایگاهی و دیکتاتوری پرولتاریا در تضادی آنتاگونیستی هستند. «حقوق بشر» ابزاری برای ضدانقلاب و تقویت نفوذ و تسلط امپریالیسم، به ویژه امپریالیسم یانکی است. نقض این به اصطلاح حقوق باید بطور عمده در قلمرو زیربنای اقتصادی و ثانیاً در رابطه با خشونت سرکوبگر دولت کهنه درک شود.

ما باید در برابر تهمتها و ادعاهای جنگ سردی تبلیغ شده توسط بورژوازی و رویزیونیستها مبارزه کنیم. کمونیستها هیچگاه نباید کمیسیونهای مصالحه و... را بهعنوان سخنگویان «حقیقت» بیذیرند، به ویژه که اینان بازیکنانی در دست دولت

هستند و با دولتهای دیگر همکاری میکنند و از آمارهای دولت کهنه و ارتجاعی استفاده میکنند. هرگونه اتهام، تهمت و مواردی از این دست باید کاملاً افشا و رد شود. بورژوازی هرگز قادر به تایید از «حقوق بشر» نخواهد بود. مائوئیستها تنها از حقوق خلق دفاع و از آن حمایت میکنند که تا زمان رسیدن به کمونیسم، تحت دیکتاتوری یوولتاریا به صورت متناسبتری به اجرا درآید.

### يادداشتها

- "Economics and Politics in the Era of the Dictatorship of the Proletariat." Lenin, 1919.
- Y. "Sobre las dos Colinas," PCP. 1991.
- \*. https://web.archive.org/web/T··٦١··٣١٣٥٥٥٩/http://www.blyt he.org/peru-pcp/rights/hhrr-c.htm
- £. https://www.un.org/en/universal-declaration-human-rights/
- o. "Sobre las dos Colinas," PCP. 1991
- 7. "On Contradiction," Mao.
- V. Committee to Support the Revolution in Peru. The Revolution in Peru is Profoundly Liberating. 1997.
- A. "Sobre las dos Colinas," PCP. 1991
- 9. http://www.anakbayanusa.org/stop-the-lies/
- 1. "Sobre las dos Colinas," PCP. 1991
- Committee to Support the Revolution in Peru. The Revolution in Peru is Profoundly Liberating. 1997.
- 17. Movimiento Popular Peru. Our Red Flag is Flying in Peru. 1991.
- 17. "Sobre las dos Colinas," PCP. 1991
- ١٤. Ibid.

- No. Mao Tse-tung. Speech at a Meeting of All Circles in Yan'an to Commemorate Stalin's Sixtieth Birthday.
- McClintock, Cynthia. Revolutionary Movements in Latin America.
- VV. https://www.jacobinmag.com/Y \\A/ \q/community-party-philippines-sison-ndf-murder
- 14. http://www.internationalviewpoint.org/spip.php?article 717
- 14. El Diario Internacional. Entre partidos políticos y ONGs: La historia no contada de la "Madre Coraje." April 1997.
- Y. Ibid.
- ۲۱. Ibid.
- YY. "Sobre las dos Colinas," PCP. 1991
- Tr. Urban Perspective.
- 78. Andreas, Carol. When Women Rebel. 1940.
- Yo. Getgen, Jocelyn. Untold Truths: The Exclusion of Enforced Sterilization from the Peruvian Truth Commissions Final Report. Y • • 4.
- Returned: Child Soldiers of Nepal's Maoist Army.
- YV. http://www.bannedthought.net/Philippines/CPP/\qqq/Minimum AgeForNPA-qq\\\o.pdf

## دربارهی تحول انقلابی در ایرای یکن

سخنرانی جیان چینگ در انجمن کارگران تئاتر شرکتکننده در جشنواره ایرای یکن در رابطه با مضامین معاصر (ژوئیه ۱۹٦٤)

تبریکات خود را تقدیم این جشنواره مینمایم؛ جشنوارهای که برای برگزاری آن سخت کوشیدید. این نخستین کارزار برای انقلاب در اپرای پکن است. کارزاری که به نتایجی نویدبخش دست یافته و در آینده نیز تأثیر نسبتاً وسیعی بر جای خواهد گذاشت.

هم اکنون اپرای پکن بر مبنای مضامین انقلابی معاصر بر صحنهٔ اجرا است. امّا آیا نظر همهٔ ما دربارهٔ آن یکسان است؟ از نظر من ما هنوز نمی توانیم چنین ادعایی کنیم.

باید به اجرای اپرای پکن بر مبنای مضامین انقلابی معاصر اطمینانی تزلزلناپذیر داشته باشیم. قابل تصوّر نیست که در کشور سوسیالیستی ما که تحت رهبری حزب کمونیست است، موضع مسلّط بر صحنههای نمایش به تسخیر ید کارگران، دهقانان و سربازان، یعنی کسانی که خالقان واقعی تاریخ و سروران راستین کشورما هستند در نیامده باشد. باید ادبیات و هنری بیافرینیم که از شالودهٔ اقتصادی سوسیالیستیمان محافظت کند. وقتی که هنوز از جهتگیری روشنی برخوردار نیستیم، باید حداکثر مساعیمان را در راستای تحقّق این امر به کار بندیم. در اینجا قصد دارم دو دسته آمار و

ارقامی را جهت ارجاع، به شما ارائه نمایم. این آمار و ارقام من را بهشدّت در بهت و حیرت فرو می برند.

آمار دستهٔ اول از این قرارند: مطابق یک ارزیابی تخمینی ۳۰۰۰ گروه تناتر در کشور به فعالیت مشغول اند (این عدد شامل دستجات آماتور و گروههای فاقد مجوز نمی گردد). از این تعداد حدود ۹۰ مورد گروههای حرفه ای دراماتیک مدرن، ۸۰ مورد گروههای نمایشی سیّار و مابقی یعنی بالغ بر ۲۸۰۰ فقره گروههایی هستند که انواع و اقسام اپراها و تصانیف را بر روی صحنه می برند. صحنهٔ اپرای ما به تسخیر امپراتوران، شاهزادگان، ژزبال ها، وزراء، ادبا، زیبارویان و بالاتر از همه به تسخیر ارواح و دیوان درآمده است. تا آن ۹۰ گروه حرفه ای دراماتیک مدرن برمی گردد، چنان که بایسته است در خصوص به تصویر کشیدن کارگران، دهقانان و سربازان اقدام نمی کنند و همچنان بر به مصنه آوردن نمایشنامههای مطول، نمایشنامههای خارجی و نمایشنامههای با صورِ چین باستانی اصرار می ورزند. بنابراین می توان گفت که نمایش مدرن نیز به تسخیر صورِ چین باستان و خارجی در آمده است. تماشاخانهها جایی برای آموزش تودهها هستند، اما در وضعیت فعلی صحنه تحت سلطهٔ امپراتوران، شاهزادگان، ژنرالها، وزراء، ادبا و زیبارویان - تحت تسلّط مایههای فئودالی و بورژوایی - است. این جریان امور نمی تواند به امر محافظت از شالودهٔ اقتصادی [سوسیالیستی -م] ما خدمت کند.

و آمار دستهٔ دوم نیز بدین قرارند: جمعیت کشور ما مشتمل بر بیش از ۲۰۰ میلیون کارگر، دهقان و سرباز و تنها معدودی از ملاکان، دهقانان ثروتمند، ضدانقلابیون، عناصرِ نامطلوب، راستها و بورژواها است. باید به این جماعت معدود خدمت کنیم یا به تودههای ۲۰۰ میلیونی؟ این مسئله نه تنها کمونیستها بلکه تمامی نویسندگان و هنرمندانی که به کشورشان عشق می ورزند را به توجّه فرا می خواند. غلّه ای که ما می خوریم توسط دهقانان کشت می شود. لباس هایی که بر تن می کنیم و خانه هایی که در آنها زندگی می کنیم، همه ساختهٔ دست کارگران هستند، و ارتش رهایی بخش خلق در آنها زندگی می کنیم، همه ساختهٔ دست کارگران هستند، و ارتش رهایی بخش خلق

در جبههٔ دفاع ملّی از ما حراست و نگهبانی می کند. لیکن ما هیچ یک از آنها را بر صحنهٔ نمایش به تصویر نمی کشیم. آیا می توانم بیرسم که شما هنر مندان در کنار کدام طبقه ایستاده اید؟! کجاست آن «وجدان» هنری ای که مدام از آن دم می زنید؟!

برای ایرای یکن نمایش مضامین انقلابی معاصر امری سهل و آسان نخواهد بود. عقبنشینی هایی وجود خواهد داشت، اما اگر با دقّت به دو دسته آمار و ارقامی که در بالا بدان اشاره كردم توجه كنيد، شايد هيچ عقبنشيني يا حدّاقل عقبنشينيهاي کمتری در کار باشد. حتّی اگر عقبنشینی ای وجود داشته باشد، چندان اهمّیتی نخواهد داشت. ارّابهٔ تاریخ همواره در مسیری مارییچ به پیش می راند، امّا چرخهای آن نمی تواند هرگز در جهت عقب حرکت کند. ما بر ایرای مبتنی بر مضامین انقلابی معاصر تأكيد ميورزيم كه بازتاب دهندهٔ زندگي واقعي در برههٔ يانزده سالهٔ يس از تأسیس جمهوری خلق چین است و تصویر قهرمانان انقلابی زمانه را بر صحنهی ایرا مي آفريند. اين است وظيفهٔ اصلي و عمدهٔ ما. اين به معناي آن نيست كه ما خواهان ایراهای تاریخی نیستیم. ایراهای تاریخی انقلابی دارای سهمی نهچندان ناچیز در برنامهٔ چشنوارهٔ حاضر است. ایراهای تاریخی که زندگی و مبارزات خلق، پیش از بهوجود آمدن حزب ما را به تصویر می کشند نیز مورد نیاز و ضروری هستند. بهعلاوه ما نیازمند پرورش بیشگامانی هستیم که تعدادی ایرای تاریخی که بهراستی از نقطهنظر ماتریالیسم تاریخی به نگارش درآمده باشند و بتوانند گذشته را به خدمت زمان حال درآورند، تولید نمایند. البته تنها باید تا جایی خود را وقف ایراهای تاریخی گردانیم که مانع وظیفهٔ عمدهٔ ما (نمایش حیات معاصر و به تصویر کشیدن کارگران، دهقانان و سربازان) نگردد. این بدان معنی هم نیست که ما هیچ اپرای سنتی نمیخواهیم. بهجز مواردی که دربارهٔ اشباح و یا در ستایش از خیانت و تسلیم هستند، تمامی ایراهای سنتی خوب می توانند به روی صحنه روند. اما اگر این ایراهای سنّتی بهدقت مورد ویراستاری مجدد و بازنگری واقع نشوند، مخاطب وقعی به آنها نخواهد نهاد. من بیش از دو سال بهطور منظّم از سالنهای نمایش بازدید کردهام و مشاهداتام ، هم از هنرپیشگان و هم از مخاطبین مرا به این نتایج رسانده است. در آینده، ویراستاریِ مجدد و بازنگری در اپراهای سنتی ضروری است، لیکن این امر نیز نباید جایگزینِ مهم ترین وظیفهٔ ما گردد.

در ادامه دربارهٔ این مسئله بحث خواهم کرد که از کجا باید آغاز کرد؟ فکر میکنم مسئلهٔ محوری این است که شما باید نمایشنامههایی داشته باشید. اگر صرفاً کارگردان و بازیگر در اختیار داشته امّا فاقد نمایشنامه باشید، پس جایی هم برای کارگردانی یا بازیگری باقی نمیماند. به قول معروف نمایشنامهها شکلدهندهٔ اس و اساس محصولات نمایشی هستند. فکر میکنم این کاملاً صحیح است. لذا باید توجه ویژهای به نگارش خلّاقانه معطوف داشت.

در چند سال اخیر نگارشِ نمایشنامههای نوین از زندگی واقعی بسیار عقب افتاده است. این امر در مورد اپرای پکن بیشتر صدق می کند. نمایشنامهنویسان کم شمار و فاقد تجربیات زندگی می باشند. طبیعی است که نمایشنامههای خوبی تولید نمی شوند. کلید فائق آمدن بر این معضل شکلدادن به ترکیب سهجانبهای از رهبران، نمایشنامهنویسان و تودهها است. اخیراً در جریان مطالعهٔ پروسهای که طی آن نمایشنامهٔ دیوار بزرگ در امتداد دریای جنوب تولید شد، دریافتم که آنها دقیقاً به همین روش عمل کردهاند. نخست رهبری مضمون را تدوین نمود، سپس نمایشنامهنویسان سه مرتبه راهی شدند تا به کسب تجربیات زندگی بپردازند؛ آنها حتی در یک عملیات نظامی برای به دام انداختن جاسوسان دشمن شرکت کردند. هنگامی که این نمایشنامه بهرشتهٔ تحریر درآمد، بسیاری از اعضاء برجستهٔ فرماندهی نظامی گوانگجو بر سر آن به بحث و گفتگو نشستند و پس از تمرین نمایشنامه نیز، دیدگاهها بهطور گستردهای جمع آوری شد و بازنگریهایی صورت پذیرفت. بدین ترتیب دیدگاهها بهطور گستردهای مداوم و اعمال بازنگریهای مکرر بود که آنها موقق شدند

در مدّت زمانی انصافاً کوتاه، یک نمایشنامهٔ موضوعی خوب که بازتابدهندهٔ مبارزه در زندگی واقعی است، از کار در آورند.

در مورد کمیتهٔ حزبی شهرداری شانگهای، این رفیق کو چینشی بود که شخصاً درگیر مسئلهٔ نگارش خلاقانه شد. تمام نواحی باید کادرهایی با کفایت را برای رسیدگی به این مسئله به کار گمارند.

برخی اوقات حتّی نگارش نمایشنامه امری دشوار خواهد بود؛ به ویژه در رابطه با اپرای پکن. با این حال لازم است که فی الحال افرادی برای انجام این کار گمارده شوند. آنها نخست باید تحت پارهای تعالیم ویژه قرار گرفته و آنگاه برای کسبِ تجربیات زندگی [به میان تودهها] بروند. آنها می توانند با نگارش نمایشنامههای کوتاه کار خود را آغاز نمایند و به تدریج بر روی اپراهای بلند کار کنند. داشتن کارهای کوتاه به شرطی که خوب نوشته شده باشند، هم امری مطلوب است.

در امر نگارش خلّاقانه، نیروهای نوین باید بارور شوند. آنها را برای کار به میان تودههای مردم بفرستید [تا ببینید چگونه] در عرض سه تا پنج سال شکوفا و بارور خواهند شد.

روش خوب دیگری برای حاصل آمدن نمایشنامه، اقتباس است.

اجزای نمایشی در رابطه با امر اقتباس باید به قت برگزیده شوند. باید دید که اولاً نمایشنامه ها به لحاظ سیاسی مناسب اند یا نه و ثانیاً آیا با شرایط گروه هنری همخوانی دارد یا نه ؟ در حین اقتباس باید متن مرجع مورد تحلیل جدی قرار گیرد، نقاط مثبت آن تصدیق و بی کم و کاست حفظ گردد و در همان حال نقاط ضعف اش مورد اصلاح قرار گیرد. در اقتباس برای اپرای پکن به دو جنبه باید توجه نمود: از یک سو اقتباس ها باید شاخصه های اپرای پکن را محفوظ دارند، سرودخوانی و حرکات آکروباتیک داشته باید شاخصه های اپرای پکن را محفوظ دارند، سرودخوانی و حرکات آکروباتیک داشته

باشند و کلمات با ملودی سرودخوانی در اپرای پکن هماهنگ باشد. زبان به کار برده شده می باید همان زبان معمول اپرای پکن باشد. در غیر این صورت همسرایان قادر به همخوانی نخواهند بود. ازسوی دیگر نباید در رابطه با هنرپیشگان مرتکب مماشاتی مفرط شد. یک اپرا می بایست دارای مضمون روشن، ساخت و بافت محکم و شخصیت های گیرا باشد. به هیچ وجه نباید گذاشت اپرا چنان بی در و پیکر شود تا شرایط برای عرض اندام معدودی هنرپیشهی آس و مشتی ستاره فراهم گردد.

ایرای یکن از اغراقات هنر مندانه بهره می برد و در عین حال همواره دوران کهن و کسانی را که در آن دوران می زیستند، به نمایش می کشد. بدین ترتیب برای ایرای یکن چهره پر دازی شخصیتهای منفی نسبتاً آسان است و این چیزی است که بر خی از مردم آن را بسیار می پسندند. از سوی دیگر آفریدن شخصیتهای مثبت بسیار دشوار است و ما كماكان بايد شخصيت قهرمانان انقلابي پيشرو بيافرينيم. در نسخهٔ اصلى ايراي «تسخیر سنگر راهزنان» تولید شانگهای، شخصیتهای منفی قدرقدرت و در همین حین شخصیتهای مثبت کاملاً خمیده و رنجور ظاهر می شوند. با ارائهٔ رهنمودهایی مستقیم از سوی رهبری ایرا بهبود یافت. صحنهٔ مربوط به تینهوی تائوئیست حذف شده، حال آنکه بخش مربوط به عقاب - اسم مستعار رهبر راهزنان - تنها تغییرات مختصری یافته است (بازیگری که این سکانس را بازی می کند، نقش اش را عالمی ایفا مي كند). امّا از آنجا كه نقش افراد ارتش رهايي بخش خلق، يان تسوجون و شائو چين يو بهطرز برجستهتری پرداخت گردیده، در مقابل، تصویر نقشهای منفی از رنگ و لعاب افتاده است. گفته شده که نظرات متفاوتی بر سر این اپرا وجود دارد. بر سر این موضوع می توان مباحثاتی بریا کرد. باید به این فکر کنید که در کدام طرف قرار می گیرید. طرف شخصیتهای مثبت یا طرف شخصیتهای منفی؟ گفته شده که هنوز هستند کسانی که با نوشتن دربارهٔ شخصیتهای مثبت مخالفت می کنند. این غلط است. اکثریت عظیم تودهها انسانهای خوبی هستند. این صحت دارد که نهتنها در کشورهای سوسیالیستی ما بلکه در کشورهای امپریالیستی نیز اکثریت قاطع را تودههای

زحمت کش تشکیل می دهند و در کشورهای رویزیونیستی نیز رویزیونیستها در اقلّیت قرار دارند. باید بر خلق تصاویر هنری از انقلابیون پیشرو تأکید کنیم تا خلق را آموزش دهيم و الهام بخشيم و تودهها را بهييش هدايت كنيم. هدف ما از توليد ايراهايي با مضامین معاصر انقلابی به طور عمده تعالی بخشیدن به شخصیتهای مثبت است. ایرای «خواهران کوچک قهر مان در علفزار» که توسط گروه ایرای یکن در تئاتر هنری مغولستان چین اجرا گردید، فوق العاده است. نمایشنامهنویسان با احساسات انقلابی ملهم از كردار برجستهٔ این دو قهر مان كوچک متن را به رشتهٔ تحریر درآوردند. قطعهٔ میانی ایرا بسیار پرتحرّک است. علّت آن صرفاً این بود که نمایشنامهنویسان هنوز از تجربهٔ زندگی عاری بودند، شتابزده عمل کردند و زمانی برای صیقل دادن دقیق [متن] را در اختیار نداشتند، بهطوریکه شروع و پایان ایرا چندان خوب از کار در نیامده است. اینک [این ایرا] بهسان نقاشی زیبایی است که در قابی زمخت و کهنه جا گرفته است. ایرای مورد نظر حائز یک نکتهٔ ارزشمند دیگر نیز هست و آن اینکه ساختهٔ ایرای یکن برای کودکان ما است. به طور خلاصه، این ایرا پایهٔ محکمی دارد و خوب است. امید دارم نمایشنامهنویسان برای کسب تجربه هر چه ژرفتر از زندگی خلق یک گام به عقب برداشته و تمام مساعی خود را برای تکمیل متن خود به کار بندند. به نظر من، باید ثمرات كار و تلاش مان را ارج نهيم، نه آنكه آنها را سبك سرانه دور اندازيم. برخي از رفقا مایل به بازنگری در کارهایی که به انجام رساندهاند، نیستند. امّا این خود به مانعی در راه آنها بهسوی دستاوردهای عظیمتر بدل می گردد. از این لحاظ، شانگهای نمونه های خوبی را برای ما فراهم ساخته است. چرا که هنرمندان شانگهای راغب بودهاند متون خود را بارها و بارها صیقل داده و بدین سان موفق شدهاند «تسخیر سنگر راهزنان» را تا حایی که امروز بدان رسیده است، ارتقاء دهند. وقتی که به خانه برگشتید باید تمامی بخش های ریرتوار جشنوارهٔ حاضر را مورد صیقل بیشتری قرار دهید. نباید احازه داد مواردی که پیش تر بر روی پاهای شان قرار گرفته اند، بهراحتی سقوط کنند. در پایان امید دارم که شما بخشی از انرژی خود را مصروف آموختن از نمایشهای دیگران نمایید تا مخاطبین سراسر کشور قادر گردند دستاوردهای جشنواره را به نظاره بنشینند.

### نیال: تاکتیکهای مبارزه یا سازش؟

### آجیت / ترجمهی الشیوعیة

(این مقاله در فوریه ۲۰۱۱ برای مجلهی مائوئیست نپالی در راستای کمک به مبارزهی ایدئولوژیک نوشته شده است.)

آنگاه که انقلابی کبیر، نقش خود را بر تارک زمانه می اندازد، سکوت پیشه کردن منحوس ترینِ کردارهاست. روزمرگیهای کسالتبارِ دوران صلح و آرامش، آدمی را کرخت می سازد. اما چه باک که تیغهٔ شمشیرها بر مسند حدادی اند.

آیا صلح پنج ساله، دستاوردهای حاصل از ۱۰ سال جنگ خلق را از میان خواهد برد یا بار دیگر اخگر انقلاب را شعلهور خواهد کرد؟ این به ارزیابی دقیق وضعیت فعلی و تاکتیکهای حاصل از آن بستگی دارد. بدیهتا این امر خارج از ظرفیت یک نظارهگر صرف است. لیکن نظاره کردن از بیرون نیز عاری از فایده نیست؛ بلکه امکان نگاو با فاصله و بی طرفانه را میسر می سازد که از کسانی که در میانهٔ صحنه هستند، سلب شده است. این فرصتی برای دید وسیع تر و نقد از بیرون را بدست می دهد و فرد را مجال می دهد تا سوار بر توسن سرکش اندیشه بتازد. از آنجایی که این شرایطِ ناگوار را پیشینی کرده بودم، به اصل مطلب می پردازم.

دو اصل اساسی استنباط مارکسیستی از تاکتیک را می توان به شرح زیر خلاصه کرد: ۱. هر تاکتیکی باید در خدمت استراتژی باشد. ۲. باید مطالبات، وضعیت معین را به صورت کنکرت بیان کند. به بیان لنین این متخصص نظامی چیره دست: «مارکسیسم درمورد مناسبات طبقات و ویژگیهای عینی خاص هر موقعیت تاریخی، از ما تحلیلی کاملاً دقیق و به طور عینی قابل تأیید می خواهد. » (درباره تاکتیک ها)

بین این دو، نخستین مورد از همه مهمتر است. تاکتیکهایی که جهت گیری استراتژیک صحیح از هر مرحله خاص را نقض کرده یا از آن منحرف می شوند، هیچ کارکردی ندارند. مهم نیست که آنها چقدر «کنکرت» به نظر میرسند. با توجه به اصل دوم، مسئلهی شناسایی «مطالبات وضعیت معین» نیز مستلزم ارائهی جهتگیری راهبردی صحیح است. شناسایی دقیق آنها، تعریف «وضعیت معین» موضوع صاف و سادهای نیست. این عمدتاً به نگرش فرد بستگی دارد. علاوه بر آن، «خواستههای مشخص» هر موقعیت باید بهصورت پویا و با تمرکز بر جنبههای نوظهور آن درک شوند. به عبارت دیگر، ملموس بودن تاکتیکها را باید در نظر داشت، یعنی نه تنها شرایط حال، بلکه به آتیه نیز اشاره کرد. بدین ترتیب است که فرد تضمین میکند شاکتیکها واقعاً در خدمت استراتژی هستند. زیرا وظایف تاکتیک ترویج عوامل عینی و تاکتیکها واقعاً در خدمت استراتژی هستند. زیرا وظایف تاکتیک ترویج عوامل عینی و ذهنی است که به تحقق اهداف استراتژیک کمک میکند (یا آنهایی که مانع از این اهداف می شوند کنار گذاشته میشوند). با این دیدگاه، اکنون به بررسی تاکتیک «سادان، سارکار» («خیابان-مجلس-دولت») که توسط حزب کمونیست نیال (مانوئیست) ارائه شده است میپردازیم.

این تاکتیک برای نخستین بار در سال ۲۰۰۷ مطرح شد. اگرچه از آن زمان تاکنون اتفاقات گوناگونی رخ داده است، اما همچنان به عنوان تاکتیک اصلی توسط حزب کمونیست نیال حفظ شده است. در آخرین سند کمیته مرکزی آمده است: «حزب

سیاست مشخصی را اتخاذ کرده است که مردم را برای شورش تودهای بسیج کند تا جمهوری فدرال یا جمهوری خلق را با اولویت مبارزه در تمام جبههها از جمله جبهه صلح و قانون اساسی و جبهه دولت با تمرکز ویژه بر جبهه مبارزه خیابانی بر اساس چهار مقدمات و چهار اصل محقق سازد.» زمینه تاکتیک «خیابان-مجلس-دولت»، در سال ۲۰۰۷، دشواری دوره موقت منتهی به مجلس مؤسسان بود. لازم نیست در اینجا وارد همهی جزئیات شویم. مرتجعین، داخلی و خارجی، مصرانه در تلاش بودند تا جلوی مائوئیستها را گرفته و انقلاب را به شکست بکشانند. این تاکتیک قرار بود این مسائل را به صورت همهجانبه بررسی کند. اما آیا واقعاً می توانست چنین نتیجه گیری حاصل شود؟

اول از همه، اگرچه ایده ی مقابله با دشمن در همه ی سطوح بسیار جذاب به نظر می رسد، اما در مفهوم واقعی خود کاربرد نسبتاً یک جانبهای دارد. این امر اجتناب ناپذیر است. با حظور در دولت<sup>۳۱</sup> و سازش با آن نمی توان حزب یا توده ها را برای مبارزه ی معنادار در خیابان بسیج کرد و یک مبارزه قاطعانه در خیابان ها به راه انداخت. زیرا:

#### ١. يا خود بخشى از دولت شدهايم

Y. یا مقصود پیوستن به ساختار دولت یا ادامه سازش (حتی موقت) با آن است. تنها کاری که می توان انجام داد، معامله گری با نقش هایی از پیش تعیین شده است که در آن به اصطلاح مبارزان و مدافعان در سطحی مبتذل زد و بند می کنند. به عبارت دیگر، مفهوم سارکار «دولت» جانمایهی این تاکتیک است. «خیابان» برای خدمت به

۳۱ در این جا منظور از دولت، دولتِ بورژوایی است. ویراستار

\_

این مرکزیت و به عنوان اهرم فشار در نظر گرفته شده است و «مجلس» نیز دنباله و نتیجه منطقی دولت است.

ممکن است ایراد بگیریم که این «مجلس» از نظر کیفی متفاوت بوده و یک مجلس آشفته معمولی نیست، بلکه یک مجلس مؤسسان است.

و این جاست که منحوس بودن چنین تاکتیکی هویدا می شود. اتحاد احزاب پارلمانی و مائوئیستها حتی پس از پایان استبداد سلطنتی در قالب توافقنامه صلح جامع و دولت موقت ادامه یافت، اما دو طرف دچار اصطحکاک منافع شدیدی شدند. خصوصیت چشمگیر جنبش دوم مردمی (۲۰۰۶) خواست تودههای وسیع خلق برای پیشبرد انقلاب و ایجاد جامعه ی نوین بود. در مقابل اما مرتجعین داخلی و خارجی با تمام قوا و به هر قیمت به دنبال توقف روند انقلاب بودند. از دیدگاه آنها موضوع حفظ یا خلع سلطنت و حتی موجودیتِ خود مجلس موسسان در درجه ی دوم اهمیت قرار داشت. آن ها با اجرای تعدادی اصلاحات ساختاری در جهت گسترش پایگاه اجتماعی خود تا جایی که سلطه و استثمار خویش را تضمین کنند از چنین مجلسی بهره می برند اما در در هم کوبیدن آن نیز در زمان مناسب تردیدی نخواهند داشت.

بنابراین تاکتیک دقیقاً چه بود؟ پرهیز از تحلیل کنکرت شرایط معین، نفی حدت تضاد میان انقلاب و ضد انقلاب و تقلیل توجه قوای انقلابی به مسئله غیرعمده ی مجلس موسسان. و به جای پرداختن و پافشاری بر تضاد میان انقلاب و ضد انقلاب و حدت آن در جهت ایجاد شکاف سیاسی و بسیج مجدد، به لاپوشانی این تضاد پرداخت. اما آن چه که لازم بود به کار بستن تاکتیکهایی برای تمرکز بر ایجاد شکاف و قطبی سازی و انشعاب از طبقه حاکم بود. در مقابل اما تاکتیک «خیابان-مجلس-دولت» شکل مبتذلی در غالب یک ائتلاف منسوخ ارائه داد و هدف آن ارائه ی دستور العملهایی

برای مانور در بازی قدرت بود نه پیشبرد مبارزه ی انقلابی. از این رو بسیج و اعتراضات توده ای به چیزی جز خدمت به مصالحات و معاملات سیاسی ختم نشدند. بنابراین آگاهانه و ناآگاهانه این تغییر استراتژی انقلابی به رفرم بود و انتخابات مجلس موسسان و تکمیل فرایند قانون اساسی از طریق آن به عنوان گامی ضروری و هدفی در نوع خود تلقی شد.

تغییر موضع تاکتیکیِ مجلس مؤسسان به نحوی استراتژیک با مطلق کردن الغای سلطنت مرتبط است. سلطنت، به عنوان شکلی از حکومت و دستگاه ایدنولوژیک هژمونیک، در واقع محور اصلی فئودالیسم در نپال بود، که قرنها سلطه ی خفقان آور خود را بر نپال تحمیل کرده بود. اما هنگامی که نپال تحت سلطه امپریالیسم بریتانیا قرار گرفت و از یک دولت فئودالی به یک نیمه مستعمره تغییر یافت، این مسئله به رکن اساسی ساختاری آن بدل شد. خصلت طبقاتی شاه و اشرافِ دربار تغییر کرد و مستقیما به طور فزاینده ای با سرمایه داری بوروکراتیکِ رو به رشد در ارتباط بودند. تمایز قائل شدن میان نیروهای فئودالی و بورژوازی کمپرادور-بوروکرات و هدف قرار دادنِ سلطنت به منظور استفاده ی تاکتیکی از تضاد میان این دو قشر از طبقات حاکم صحیح بود. اما نمایاندن سلطنت به عنوان ساختاری صرفاً فئودالی غلط بود. چرا که سلطنت تنها شکلی از دولت نپالی بوده، و این دولت در خدمت تمام طبقات مشارکت کننده در

عدم شفافیت در این مورد خطر محدود کردن مبارزه برای کنار گذاشتن سلطنت را افزایش داد. بنابراین، شکل جمهوری با دموکراسی پارلمانی می توانند ابزاری در راستای تحقق «دموکراسی بورژوایی» پذیرفته شود. حتی از این دیدگاه می توان آن را هدفی «واقع بینانه» به عنوان جایگزینی برای کار سخت تغییر وضعیت موجود و تکمیل

انقلاب دموکراتیک نوین و یا حتی به عنوان هدفی انتقالی، اما اجتناب ناپذیر تلقی کرد.

اگرچه انهدام سلطنت که قرنها بر نپال حاکم بود بی شک دستاورد مهمی از پروسه ی انقلابی به رهبری مانوئیست ا محسوب می شد و این امر به نحو قابل ملاحظهای نهادهای دولت ارتجاعی را تضعیف و اختلافات درون طبقات حاکم را عمیق تر کرد، اما پایان سلطنت به معنای انهدام دولت (کهنه) نبود. علاوه بر این، پایان دادن به سلطنت مسئلهای بود که توسط ضد انقلاب نیز می توانست ممکن شود. و این همان کاری بود که آنها انجام دادند. آنها ادعا کردند که رسالت جنبش تودهای سال ۲۰۰۶ عمدتاً تحقق یافته و هیچ توجیه دیگری برای برنامه ی مجزای مانوئیستها وجود ندارد. این احتمال در طول بحران سیاسی سال ۲۰۰۷ شکلی عینی به خود گرفت و کنگره نیال با شتابزدگی اعلان جمهوری کرد.

نپال به قانون اساسی نوین انقلابی نیاز دارد که دموکراسیِ فراگیر را برای تودهها تضمین کند. اما این هرگز به وسیله یک قانون موقت قابل دستیابی نیست. چنانچه که قدرت دوگانهای درون آن وجود میداشت، عملاً اگر نه به صورت رسمی، این قانون در بهترین حالت می توانست سکوی پر تابی برای انقلاب باشد. به عنوان بخشی از برنامهای فوری برای سازماندهی تصرف انقلابی قدرت، می توانست ابزاری برای افشای دشمنان و بسیج یک جنبش گسترده تودهای باشد. در غیاب چنین طرح مشخصی (نه فراخوانهای مبهم برای قیام)، مجلس مؤسسان دامی است که راه حزب انقلابی را سد می کند. این که حزب کمونیست نیال (مائوئیست) اکثریت لازم برای پیشبرد بازنگری و اصلاح قانون خود را ندارد، به خوبی شناخته شده است. اما یک مسئلهی اساسی تر وجود دارد. اجرا شدن اصولی هر قانون به نسبت نیرویی است که می توان برای اعمال

آن به کار گرفت. این امر از آموزههای اساسی مارکسیسم در مورد دولت، قانون اساسی و حکومت کاملاً مشخص است. در وضعیت نپال، دولت کهنه هنوز نابود نشده است. قدرت دوگانهی دیگری وجود ندارد. بنابراین، قانون اساسی هر چقدر هم که مترقی بوده و در مجلس مؤسسان توسط حزب کمونیست ارائه شود، بلا اجراست.

حال به حوزه ی تحلیل استراتژی می رویم. رفرم یا انقلاب، این یک موضوع خطیر استراتژیک است. از آن جایی که اصلاحات، در اوضاع و احوال کنونی با چنین شالوده ی ژئوپلیتیکی، ناگزیر در خدمت توسعه طلبی هند خواهد بود، این مسئله دقیقاً باید عنوان انقلاب در برابر تسلیم طلبی مطرح شود. این خود نشان دهنده ی آن است که چنین استراتژی های متضادی را نمی توان با مجموعه تاکتیک های یکسان به خدمت گرفت.

مشکلات تنها بدین جا ختم نمی شوند. راستگرایی که جامه ی واقعگرا پوشیده، یا سانتریسمی که خود را در پوشش استقامت خونسردانه جا می زند، هردو «تسلیم طلبی» خود را با عبارت پردازی های انقلابی پرده پوشی می کنند. بنابراین تاکتیک های انقلابی حتی در حوزه ی واژه ها باید خود را از این (عبارت پردازی ها) بزدایند.

چگونه این مسائل را باید در مبارزه دو خط لحاظ کرد؟

(جناح) چپ در زنده نگه داشتن چشم انداز انقلاب تاثیر گذار بوده است. اگر مبارزهی مصمم آن ا (و برکناری دولت به رهبری مائوئیستها) نبود، چشمانداز انقلابی در وضعیت بسیار بدی قرار داشت. اما آیا واقعاً از راستگرایی و سانتریسم گسست کرده است؟

(جناح) چپ به صورت مداوم بر ضرورت تاکتیکهای جدید تاکید داشته اما این ضرورت را بر مبنای فرض «وضعیت نوینی» که پس از اتمام انتخابات مجلس مؤسسان و الغای سلطنت پدید آمده بنیان گذاشته است. گسست از کسانی که ادعا می کنند روند چانگ وانگ هنوز تمام نشده است مشهود است. اما آیا این برهان با مقدماتش همچنان در چارچوب ادراکیِ کسانی که میخواهند با آن مخالفت کنند باقی نمی ماند؟ بنابراین نیاز به این تاکتیکهای «جدید» در اوضاع پس از الغای سلطنت و انتخابات مجلس موسسان مشخص می شود. بنابراین این رویدادها به شاخصهایی برای تکمیل فرآیند چانگ وانگ مبدل می شوند. اما آیا، این واقعیت نادیده گرفته نمی شود که پیروزی جنبش دوم تودهای (۲۰۰۶) منجر به ایجاد انشعاب عینی در منافع فوریِ طرفین اتحاد ضد سلطنتی، و سرآغازی برای تکمیل فرآیند چانگوانگ شده بود؟

با در نظر گرفتن پایان سلطنت و تکمیل انتخابات مجلس به عنوان شاخصهایی تعیین کننده، این (خط) نیز اذعان می کند که آنها ضروری بودند. در نتیجه، با تبدیل مسائل تاکتیکی مانند مجلس موسسان و الغای سلطنت به اهداف استراتژیک شده، در نتیجه نقشی که دیدگاههای «غیر عمده» بر انحراف از راه انقلاب داشتهاند، نادیده گرفته می شوند. تاکتیکهای جدیدی باید تدوین می شد، اما بر اساس این واقعیت که فرآیند چانگوانگ تا اواسط سال ۲۰۰۷ به پایان رسیده بود. تاکتیکهای جدید مورد نیاز بود. نه به این دلیل که انتخابات مجلس به پایان رسیده و سلطنت ملغی شده، بلکه به این دلیل که حزب تا سال ۲۰۰۷ اهداف تاکتیکی تعیین شدهی خود در سال ۲۰۰۵، یعنی آماده سازی برای تصرف نهایی قدرت سیاسی را تا حدودی به انجام رسانده و در این زمینه پیشرفتهایی کرده بود. به هر حال، این اهداف اعلام شده توسط تاکتیکهای چانگ وانگ بود. اگر چارچوب سنجش انقلابی به عنوان مرجع در نظر گرفته نشود، چپ نمی تواند از خط راست و سانتریستی گسست کند.

به این ترتیب زمینه ای برای حمایت جناح چپ و بازگشت به دولت و تاکتیک «خیابان مجلس-دولت» وجود دارد که در سند اخیر کمیته مرکزی نیز ذکر شده است. ناچاراً خطوط تمایز میان راست و چپ مبهم است و صفوف حزب و تودهها در نتیجه ی آن خلع سلاح شده اند. در جناح چپ، تمایل شدیدی وجود دارد که رها کردن تاکتیک «خیابان» خطایی اساسی نشان داده شود. در نتیجه آنها خواهان وحدتی «کامل» در کاربرد سه تاکتیک اصلی هستند. این سوال پیش می آید، مبارزه برای چه چیزی؟ جناح راست وقتی خارج از دولت است به خیابانها می آید. آنها نیاز دارند تا به دولت بازگردند و از قدرت به دست آمده هر چقدر هم ناچیز و خرد، لذت ببرند. ما در هند با چنین تاکتیکهای رویزیونیستی «دولت خیابانی» کاملاً آشنا هستیم. آیا می توان در پنال چیز متفاوتی را انتظار داشت؟ سلسلهای از مبارزات تودهای توسط کمونیستها در دوره ی پس از برکناری از دولت آغاز شد. اما آنها به هیچ تغییر قاطع و کیفی منجر نشده این انرژی در نهایت برای سوق دادن احزاب طبقه ی حاکم به سوی یک نشده اسازش جدید (که هنوز محقق نشده) با حزب کمونیست متحد (مائوئیست) و اجازه سازش جدید (که هنوز محقق نشده) با حزب کمونیست متحد (مائوئیست) و اجازه ورود آنها به دولت، به هدر رفت.

تمام استدلال ها برای ادامه تاکتیک «خیابان-مجلس-دولت» با بینشی گره خورده است که هنوز حتی در درون جناح چپ تأثیرگذار است. معتقدند که روند مجلس موسسان باید به نتیجهی منطقی خود برسد. (اما) نیاز اساسی روز این است که راه انقلاب را دوباره برقرار سازیم و تاکتیک «خیابان-مجلس-دولت» سد راه آن است. آن چه مورد نیاز است تاکتیکها و برنامهریزیهایی برای خروج از وضع موجود و پیشروی به سوی تکمیل انقلاب دموکراتیک نوین است.

این واقعیت که مجلس موسسان و قانون موقت به ابزاری در دست ارتجاع مبدل شده اند باید قاطعانه افشا شود. توده ها باید بنگرند که چگونه ارتجاع تلاش می کند تا با طولانی کردن این روند، انقلاب را از میان بردارد. امروز، خودنمایی به عنوان مدافعان حقیقی مجلس مؤسسان، مترادف با باخت است. این استدلال که این مجلس مفید بوده، اما ترکیب کنگره و حزب متحد «مارکسیست-لنینیست»، که توسط هند آموزش داده شده اند، د رعملکرد آن اختلال ایجاد می کنند، چیزی جز خلع سلاح توده ها نیست. باید این حقیقت را که مجلس موسسان به مضحکه و دامی برای پیشبرد منافع مرتجعین مبدل شده برای توده ها افشا کرد، و هرگز نمی تواند آن چه توده ها آرزویش را دارند و حتی کمتر از آن را ارائه دهد. قیام از آسمان نازل نمی شود، شما به ابرها و صاعقه ها نیاز دارید، برای قیام باید تدارک دید.

مانوئیستهای نیال اکنون باید در شرایطی پیچیده و چالش برانگیز پیشروی کنند. در واقع تقریباً مانند شروعی جدید است. اما شروعی که پیچیده تر و چالش برانگیز تر است. در زمان شروع جنگ خلق، حزب با مناسبات دیپلماتیک و روابطی مشابه مواجه نبود. همه چیز شروع جدیدی بود. اما اکنون باید وضع پیچیده تری را مدیریت و به مناسبات صحیح درونی آن توجه کند تا بتواند با بازدهی بالا، جهش نوین را مدیریت کند. اما آنچه تعیین کننده است، جهش و تدارک برای انجام آن است. زیرا صرف نظر از این که چقدر در انجام چنین مناسبات و وظایف پیچیده ای درست عمل کنیم، در تجدید ساختار پایگاه اجتماعی فعلی، ریزش بخش قابل توجهی به ویژه از میان قشر متوسط، اجتناب ناپذیر است. در واقع این تخریبِ جزئی یک نتیجه ی ضروری برای جهش است. همه ی این ها اساساً به تعمیق مبارزه ی دو خط و گسست قاطع از راست گرایی بستگی دارد. جنبش مانوئیستی نیال دارای تاریخ غنی مبارزه با انحراف راست

است. این یک سنت ایدئولوژیک غنی و استوار مارکسیستی-لنینیستی-مائوئیستی است. قدرت سیاسی که بخشهای وسیعی از تودهها و اقشار تحت ستم شریف جامعه برای نخستین بار در کشور از آن برخوردار شدند، نپال عقب مانده را چراغ راهی برای تمام جهان بدل ساخت، تفکر متهورانه و گامهای اولیه برای خودکفایی نپال- دستاوردهای باشکوه جنگ خلقی که با تقدیم شهدای بیشمار به دست آمده است، نیروی عظیمی را به این میراث افزوده است. مائوئیستهای نپالی مطمئناً موفق خواهند شد که از آن استفاده کنند و راه انقلاب را دوباره برقرار سازند.

# ملم فقط مارکسیسملنینیسم به ضمیمهی اندیشهی مائو نیست ردزیل/ ترجمهی الشیوعیة

در مارکسیسم، تفکرات مکانیکی و خطی امری مردود هستند. با این حال در ذهن بسیاری از افراد، مارکسیسم-لنینیسم-مائوئیسم ضمیمه و «افزودهای» ساده برای ماركسيسم-لنينيسم است. در حالي كه مائوئيسم تطور ماركسيسم - لنينيسم بوده و صرفاً «ایسم» دیگری به دنبالهی دو مورد قبلی نیست. در این جا با حساب و کتابی ساده سر و كار نداريم. مسلم است كه من از تفاوت ماركسيسم-لنينيسم-مائوئيسم و ماركسيسم-لنينيسم-انديشه مائو صحبت نمي كنم، زيرا پيش تر به طور كامل توسط رفيق آجيت اين وظيفه انجام شده است، (مقاله ماركسيسم-لنينيسم-مائوئيسم و اندیشه مائو یکسان نیستند)، بلکه از گرایش به درک تکاملی مارکسیسم بهعنوان فرآيندي مركب كه به موجب آن، امر نوين به كهنه الصاق مي شود صحبت ميكنم. اين برای مارکسیستها و بهویژه مارکسیست-لنینیست-مائوئیستها از اهمیتی اساسی برخوردار است، زیرا از راهِ به کارگیری دیالکتیک است که فرد شروع به دیدن تداوم و گسست و تفاوتهای ظریفی می کند که همیشه در تکامل ایدئولوژی پرولتری (یعنی مارکسیسم) وجود دارند. بدون درک درستی از تکامل واقعی، تضادها، و سنتزهایی که مارکسیسم را در ۱۵۰ سال گذشته به قلههای نوینی سوق داده است، برای کمونیستها (حتى برخى از ماركسيست-لنينيست-مائوئيستها) آسان است كه هر مرحلهى نوين را تنها یک تهبندی ساده و استنتاج ناقصی که به صورت فهرست بلندی از فرمولها بیان

شده و آن را از کهنه (به صورت صوری) «متمایز» کرده ببینند. این به معنای فراموش کردن آن چیزی است که جهش را توجیه میکند. محتوای توسعه مذکور است که باید نتیجه گسست از کهنه تلقی شود. ( نو بر پایه کهنه پدید می آید و نه تنها عوامل مثبت و معقول کهنه را شناخته و تکامل می دهد، بلکه به شکلی قاطع کیفیت آن را دگرگون ساخته و کیفیت جدیدی به وجود می آورد که از آیندهی وسیع تری از تکامل نسبت به کهنه برخوردار می باشد.)

در رابطه با پروسه ی تکاملی مارکسیسم دو انحراف راست و چپ وجود دارد، در اینجا ما بر انحرافات راستگرایان تمرکز می کنیم زیرا آنان مائوئیسم را تنها ضمیمهای در زنجیره ی لنینیسم تلقی می کنند. انحراف راست، ریشه در درک یک جانبه از رونلا دیالکتیکی تداوم-گسست دارد. این، به معنای ساده، به فرایندی اشاره دارد که طی آن تحولات نوین در پراتیک انقلابی، محصول دنباله دار پراتیک انقلابی در گذشته است و بدین ترتیب عمیقا با آن گره خورده است، اما با توجه به ضرورت، نیاز به گسستی بنیادی از کهنه دارد. انحراف راست اما گسستهای مهم از لنینیسم را نادیده انگاشته و بر تداوم، تأکید افراطی دارد و در نتیجه از نظر آنان مائوئیسم جهشی کیفی در مارکسیسم نیست. یک «ایسم» اما حاصل تحول کیفی تجربه ی عملی -تاریخی کمّی از تجربه است که در سطحی عام سنتز شده اند. در مقابل، «اندیشه» انباشتی کمّی از تجربه عملی -تاریخی بوده که تا حد زیادی اخص (نسبت به موقعیت یک کشور معین) و سنتز نشده باقی مانده است.

«اندیشه» گسستی کیفی از کهنه نکرده و تنها آستانهی چیزی نوین است، در مقابل «ایسم» کیفیتی نوین است که از آستانهی ارتدوکسی مستقر عبور کرده تا یک پراتیک انقلابی نوین ایجاد کند.

بنابراین، در عین حال بهرغم اصرار که درکی راست گرایانه از مانونیسم را ترویج میکنند، با وجود ادعاهایشان ، در واقعیت امر آنان دچار نابهنگامیِ تاریخی هستند. این انحراف راستگرایانه درک نمی کند که سنتز مانوئیسم فقط در تجارب تاریخی و

تنوریک چینی ها و مائو خلاصه نمی شود، بلکه جهش و غنی سازی همه جانبه ای است که فراتر از تجربه ی چینی ها است. بنابراین نقش مهم کمونیست های پرو (کسانی که برای نخستین بار ضرورت مائوئیسم را به عنوان مرحله کیفی بالاتر در مارکسیسم مطرح کردند) و همچنین کاربرد مائوئیسم توسط نپالی ها، فیلیپینی ها و هندی ها را نفی می کند.

هر کاربرد همیشه و بدون استثنا، گسستهای نوینی با درجات مختلف ایجاد می کند. تفکر راست گرایانه که بیش از حد بر تداوم تأکید دارد، این را تشخیص نمی دهد و بنابراین در مواجهه با جهشهای جدید در مارکسیسم، دچار انحرافی ضد انقلابی می شود. البته ناگفته نماند که انحراف چپ و تاکید بیش از حد بر گسست، خود می تواند ترمزی برای توسعه و تثبیت پراتیک انقلابی نوین باشد و در نتیجه خصلتی ضدانقلابی پیدا کند. هر دو در عین تأکیدِ بیش از حد بر کیفیتهای مختلف، خطای تفکر یک جانبه را تکرار می کنند.

هردو از جوهر دیالکتیکی اساسی مارکسیسم جدا می شوند. دلیلش این است که مارکسیسم، لنینیسم و مائوئیسم «نظام های بستهٔ» فکری نیستند، یعنی تئوریهای پایانیافته و از پیش آماده شده در خلأ نیستند. این باور به معنای پذیرش فرمالیسم و جزمگرایی است. صحت هر سه به توانایی آنها برای جهانی بودن در یک زمان و در عین حال حفظ اخص بودن آن در شرایط مشخص مربوط می شود. آنها باید در رابطه و تضاد با یکدیگر و همچنین با واقعیت مادی که در آن به کار می روند درک شوند.

تأکید بیش از حد بر تداوم این واقعیت را نیز نادیده میگیرد که آنچه مارکسیسم را «علمی» میکند این است که از راه نقد درونی و روند دائمیِ به کارگیری امر عام بر خاص توسعه میابد، که سپس بینشهای جدیدی را ایجاد میکند که ممکن است خودشان جهانی شوند و این یک مارپیچ تکاملیِ موجوار بیپایان است. تأکید افراطی بر تداوم، وحدت و خطی بودن را عمده کرده و بنابراین از درک تضاد درونی که نیروی محرکه توسعه است خودداری میکند. همهی این صحبتها نباید به عنوان یک

مجادلهی نظریِ صرف بدون ارتباط و انعکاس جهان عینی درک شوند. این مسائل بدون اهمیت نیستند. کسی که در مارکسیسم-لنینیسم-مائوئیسم تنها تداوم را می بیند، نمی تواند امیدوار باشد که واقعاً آن را درک کند و در شرایط مشخص آن را به کار گیرد، صرفاً به این دلیل که [مائوئیسم] در نزد آنان به یک فرمالیته از کهنه بدل گشته است و نه گسست.

مارکسیسم-لنینیسم-مانوئیسم به واسطه ی دیدن تکامل خود به مثابه تکاملی که همراه با جهشها، شروعها و وقفهها است و به واسطه زدودن نادرستیها از طریق خود آزمایی و مورد انتقاد بیرحمانه قرار دادن هر آن چیزی که موجودیت دارد، هسته انقلابی مارکسیسم و لنینیسم را که توسط برداشت مکانیکی استالین بشدت منحرف شده بود، حفظ و اعاده می کند.

انحرافات اصلی استالین به صورت مختصرعبارتند از: درک «سوسیال دمکراتیک» از دولت، حذف مبارزه طبقاتی از دوران ساختمان سوسیالیستی، تقدم مکانیکی نیروهای مولد در پیشروی به سوی کمونیسم، درک بورژوایی آن از قانون، ناتوانی در تمایز بین انواع مختلف تضادها (و در نتیجه عدم برخورد صحیح به هر یک) عدم ایجاد پیوند حزب با توده ها از طریق مشی توده ای، ناتوانی آن در درک تأثیر متقابل (و دیالکتیکی) بین زیربنا و روبنا و این که چگونه یکی دیگری را دگرگون می کند و سرانجام ناتوانی در تدوین نظریه بوروکراسی/بورژوازی دولتی و ایجاد راهکارهایی برای مبارزه با آن از طریق خود توده ها. این ها البته تنها بخشی از انحرافات «استالینی» هستند، اما دقیقاً همان موارد کلیدی هستند که گسست رادیکال در قالب مانوئیسم را ضروری می کنند. دیدن چیزی جز تداوم، این خطاها را حفظ و باعث لاپوشانی آنها شده، سرانجام منجر به تجدید حیات محتوم آن انحرافات در تئوری و پراتیک می شود.

قوت مارکسیسم-لنینیسم-مائوئیسم صرفاً در درک صحیح آن از سرمایه داری، امپریالیسم و پراکتیک انقلابی خلاصه نمی شود، بلکه در اشاعه و حفظ دیالکتیک گسست-تداوم نهفته است. کسانی که ادعا می کنند مائوئیست هستند، اما تداوم

مطلقی از مارکسیسم-لنینیسم (از جمله انحرافات استالین)، تا به مانوئیسم را می بینند، ماهیت انقلابی آن را درک نکرده اند.

آنها از درون نگری، تمرین انتقاد از خود، و به کار بستن ماتریالیسم تاریخی در یک دوره تاریخی کامل از تجربه عملی دیکتاتوری پرولتاریا و انقلاب خودداری کردهاند. آنها بسیاری از اشتباهات اعمال شده در دوره استالین را نمی بینند، و بنابراین همان اشتباهات را در تنوری و پراتیک تکرار میکنند.

نباید گمان کرد که هدف این مقاله «فراهم آوردن زمینه» برای انحراف چپ بر مبنای تأکید بیش از حد بر گسست ایجاد شده توسط مائوئیسم از مارکسیسم-لنینیسم است، بلکه هدف فراخوانی برای درک دیالکتیکی از وحدت گسست-تداوم درونی آن است. امروزه مشکل اصلی درک راست گرایانه از مائوئیسم است، اگرچه انحراف چپ در بقایای جریان «مائو-اسپونتکس» (یک گرایش سیاسی التقاطی از مارکسیسم و لیبرتارینیسم در فرانسه که پس از اعتراضات تودهای ۱۹۲۸ به وجود آمده و تا حدود سال ۱۹۷۲ ادامه داشت.) به صورت اراده گرایی و شبه آنارشیسم تجلی می آید و بنابراین باید آشکارا و قاطعانه با آن مبارزه کرد.

هر مارکسیست-لنینیست-مائوئیست حقیقی باید در مبارزه با هر دو انحراف و انجام یک مطالعه ماتریالیستی عمیق و تاریخی در رابطه با تکوین مائوئیسم تأکید ورزد، حوزههای مهم تداوم مارکسیسم-لنینیسم را در نظر گرفته، اما در عین حال گسستهای کلیدی را که مائوئیسم را ضروری می کرد، درک کند.

بدون چنین درکی، مانوئیسم چیزی جز تشریفات توخالی نیست. انقلاب یک گسست هایی که است نه تداوم، و امروز نه تنها انقلاب در دستور کار است، بلکه درک گسست هایی که به لوکوموتیو انقلاب مدرن، مارکسیسم-لنینیسم-مائوئیسم منجر شد، نیز در دستور کار قرار دارد.

همه کسانی که این مسائل را درک نمی کنند در داخل زندان خودساختهی «تداوم» حبس شده، در عین آن که گسستهای انقلابی اطرافشان را متلاطم می کند.

### دستاوردهای انقلاب اکتبر برای زنان غرب چه بود است؟۳۲ است؟۳۲ الکساندرا کولونتای (نوشته شده در ۱۹۲۷)

دستاوردهای انقلاب اکتبر برای رهایی زنان کارگر در شوروی روشن، مسلّم و مورد قبول همگان است. اما تاثیر انقلاب کبیر اکتبر بر جنبش رهایی زنان در دیگر کشورهای بورژوایی چه بوده است؟ نقش آن در خلق «زن نوین»ای که در راه آرمانهای طبقهٔ کارگر مبارزه می کند، چیست؟

جنگ جهانی [اوّل- م] که در اروپا و امریکای شمالی تعداد بی شماری از زنان را از بخشهای فقیر جامعه به طرق ملایم به گرداب تولید و ادارات دولتی کشانید، بدون شک به پیشرفت چشمگیر نهضت رهایی زنان خدمت نمود. رشد سریع کار زن تغییرات بی سابقهای را در زندگی خانوادگی و کلیّت اسلوب زندگی زن در کشورهای بورژوازی به همراه داشت. گرچه روندِ رهایی زنان بدون الگوی قدرت مند انقلاب اکتبر بهدشواری می توانست بیش از این پیشروی داشته باشد. انقلاب اکتبر به رقم خوردن ارزیابی نوینی از زن، و به آشکار ساختن و تائید نگرش به زنان بهمثابهٔ واحدهای کار احتماً مفید یاری نمود. از همان روزهای اوّل انقلاب اکتبر روشن شد نه صرفاً شوهر و

۳۲ منبع: آلکساندرا کولنتای: گزیده مقالات و سخنرانیها، انتشارات پروگرس، ۱۹۸۴.

خانواده - چنان که هزاران سال پنداشته می شد- بلکه همچنین اجتماع، کل کلکتیو اجتماعی و دولت نیازمند انرژی زنان است.

گرچه، این که این پدیده یک واقعیت اجتنابناپذیر تاریخی است و این که تکوین یک زن طراز نوین در گروی یک حرکت عمومی بهسوی ایجاد یک جمعیت کارگری با ترکیب جدید است، چیزی نیست که بورژوازی بتواند یا بخواهد آن را بهرسمیت بشناسد. اگر انقلاب اکتبری در کار نبود، همچنان باور عمومی بر این بود که کسب معاش زن بهدست خود وی پدیدهای موقتی و گذرا است و جای همیشگی زن در خانواده و تحت حمایت شوهر نانآورش است. انقلاب اکتبر بسیاری از مفاهیم را تغییر داد. این تغییر رادیکال در ارزیابی از وظایف و شغل زنان در اتّحاد شوروی، طرز بر خورد با زنان را تا فرسنگها دورتر از مرزهای اتّحاد شوروی تحت تاثیر قرار داده است. ما اکنون در هر کجا، در هر گوشه از دنیا، می توانیم با زنانی نوین روبرو شویم. زن نوین، شاید جز در میان زنان کشورهای نیمهمستعمره و مستعمره، یعنی جایی که غارتگری امیریالیستی رشد نیروهای مولّده را متوقف کرده، یک پدیدهٔ فراگیر است. گرچه حتّی در آنجا، با توجه به مبارزهٔ ملّی برای تعیین سرنوشت خود و علیه امپریالیسم، زن نوین از خلال پروسهٔ انقلاب در حال شکل گیری است. پیروزی در مبارزات بین گروهبندی ها و طبقات اجتماعی بدون مشارکت زنان غیر ممکن است. زن نوین اساساً یک واحد مستقل کار است که انرژی او نه در خدمت به منافع اقتصاد خصوصی خانواده، بلکه در ایفای کار اجتماعاً مفید و لازم بهکار بسته می شود. او در حال رهایی از آن خصائل اخلاقی درونیای است که نشان و علامتِ زن گذشته بود: ابتذال زنانه، محافظه کاری و تنگ نظری، و حسادت و بدخواهی اش نسبت به زنان دیگر به عنوان رقیب در شکار آقا بالاسر؛ در محیطی که او برای زنده ماندن میرزمد، دیگر به هیچ یک از این خصائل نیازی نیست. به محض آن که زن برای گذران زندگی بر کار خود متّکی می شود، به ارتقای کیفیتهای مختلف و اخذ عادات حدید نیاز می یابد و

میلیونها زن کارگر در سراسر دنیا خود را به سرعت به اخلاقیات نوینی مسلّح میسازند.

مشاهدهٔ این که نه تنها در کشور ما، بلکه حتی در خارج، زنان می آموزند که چطور مؤثر باشند و کارگرانی باشند که کارشان مورد نیاز است، جالب توجّه است. آنها کاملاً به این امر آگاهاند که رفاه خود و همچنین غالب اوقات زندگی فرزندانشان، مستقیماً به کار و مهارتهای آنها وابسته است. آنها خود را چه به لحاظ بیرونی و چه به لحاظ درونی با شرایط جدیدی که در آن زندگی می کنند، وفق می دهند. از درون و از لحاظ روانی، آنها از آن موجودیت صبور و مطبع که وجود خود را تماماً به شوهر و خانواده می سپرد، دست می کشند. زنان اکنون وقتی برای «احساساتی» بودن ندارند و حتی کمتر می توانند «مطبع» و صبور باشند. مهمتر این است که آنان از قدرت خود مطمئن باشند، در کارهای خود ثبات قدم داشته باشند و به واسطهٔ احساساتشان اغفال نشوند...

زنان شاغلِ جدید علاوه بر کارآمدی و مساعی خود بهواسطهٔ بالا بردن صلاحیتها و ارتقای سلامت و قدرت بدنی، برای افزایش ارزش خود در بازار کار، از نظر احساسات و آگاهی قوی نسبت به پیوندهای خود با طبقه شان نسبت به زنان گذشته تفاوت دارند. زنان در سیاست درگیرند، و بار دیگر، اگر جنگ شمار انبوهی از آنان را به مبارزات سیاسی کشانید، امّا تنها این انقلاب اکتبر بود که با وضع قوانین خود و بهواسطهٔ مجموعهٔ عملکرد سیستم نوین شورایی، آشکارا بر آن صحّه گذاشت که زن در همان حین که در جامعه و برای جامعه کار می کند، باید به عنوان یک شهروند فعّال بهرسمیت شناخته شود. تحوّل عظیم موقعیت زن در اتّحاد شوروی دستجات اجتماعی مخالف آن را ترغیب کرد تا برای جلب زنان به سوی خود بکوشند. در هر کجا و هر کشور، فعّالیت سیاسی زنان در یک دههٔ اخیر رشد بی سابقه ای داشته است. زنان به عضویت حکومت در می آیند (در دانمارک بانگ در وزارت آموزشِ دانمارک و در بریتانیا مارگارت باندفیلد در کابینهٔ رمزی مکدونالد)، وارد هیئتهای دیپلماتیک

می شوند و به قدرت الهام بخش در پس جنبش های بزرگ انقلابی (بطور مثال سون تسین لین، همسر سون یات سن) بدل می شوند. زنان می آموزند تا دوایر دولتی را هدایت، سازمان های اقتصادی را ریاست و سیاست را رهبری کنند.

همهٔ این ها آیا بدون انقلاب کبیر اکتبر امکان پذیر بود؟ آیا ظهور شهروند-زنِ نوین و کارگر اجتماعاً مفید بدون آن گردباد عظیم که جهان را درنوردید، ممکن بود؟ در غیاب انقلاب اکتبر آیا امکان داشت که زنانِ دیگر کشورها بسوی رهایی فراگیر خود چنین گامهای بلندی بردارند؟ با اندکی تأمل می توان بهروشنی دریافت که پاسخ منفی است. به همین علّت است که زنان کارگر در سراسر جهان نمی توانند احساسی جز این داشته باشند که دهمین سالگرد انقلاب اکتبر، جشن بزرگ کارگران سراسر جهان است.

انقلاب اکتبر اهمیّت زنان کارگر را به اثبات رساند. انقلاب اکتبر شرایطی را فراهم ساخت که پیروزی «زن نوین» را تضمین می کند.

توضیح مترجم در خصوص نشر مقاله: این یکی از چند مقالهٔ در حال ترجمه از آثار زنان کمونیست و انقلابی است که نقشی برجسته در تاریخ مبارزه پرولتاریا و جنبش رهایی زنان ایفا کردهاند. این مقاله را برای انتشار در سطح فیس بوک در اختیار «گزارش اقلیت» قرار می دهم. شایان ذکر است این بدان معنی نیست که مترجم با نظریات و مواضع «گزارش اقلیت» موافقت تام دارد، بلکه صرفاً تلاشی است برای گشودن باب همگرایی بیشتر و کمک متقابل در صفوف نیروهای مبارز خلق. اما اهمیت انتشار «پیش از موعد» این اثر از آن روست که آلکساندرا کولنتای در این مقاله بهشکلی فشرده معیارهای پیشرفت مبارزات زنان از منظر ماتریالیسم تاریخی را در برابر معیارهای اندیویدوالیستی فمینیسم بورژوازی قرار می دهد و در حین ایجاز استدلالات روشنی برای مرزبندی با گرایش «اکونومیسم فمینیستی» (یعنی تقلیل مبارزه رهایی زنان به جنبش «خودبهخودی» جاری زنان که عمیقا تحت تاثیر ایدنولوژیک بورژوایی است) ترسیم می کند.

# آنچه مارکس از کمون یاریس آموخت

### ساندرا بلادورث (۱۸ مارس ۲۰۲۱)

بسیار پیش از کمون پاریس، مارکس و انگلس در ایدنولوژیِ آلمانی و در تزهایی دربارهٔ فوئرباخ، که هر دو در اواسط دههٔ ۱۸٤۰ نوشته شدند، استدلال کردند که تنها از راه مبارزه است که تودههای کارگران و ستمدیدگان می توانند قدرت خود را مشاهده کنند، عقاید سرمایه سالار را کنار بگذارند و احتماعی نوین تشکیل دهند.

در پاریس، کارگران حتا از پیش بینیِ مارکس و انگلس نیز فراتر رفتند. اقدامات آنها مفهوم تا آن زمان انتزاعیِ رهاییِ طبقهٔ کارگر را ملموس ساخت. کمون برای مارکس «منادیِ شکوهمند اجتماعی نوین... نخستین انقلابی که در آن طبقهٔ کارگر آشکارا در نقش تنها طبقه ای که قادر به ابتکار اجتماعیست، (حتا توسط بخش بزرگی از طبقه متوسط پاریس -مغازه داران، تاجران، بازرگانان- به جز سرمایه دار ثروتمند) به رسمیت شناخته شد. »۳۳ این رخداد نشان داد برای این که کارگران ساختارهای دموکراتیک خود را ایجاد و حفظ کنند، دولت سرمایه سالار کهن باید ویران می شد، چرا که نمی توان آن را دوباره پیکربندی کرد یا توسط کارگران از آن بهره مند شد.

<sup>&</sup>lt;sup>۳۲</sup> در برگردان اکثر نقل قولها از ترجمهٔ جنگ داخلی در فرانسهی باقر پرهام استفاده کردهام. از همین رو، متنهای نقل قول شدهی این ترجمه، از متن اصلی آن به انگلیسی مفصل تر است.

جزوهای که مارکس به عنوان پاسخی رسمی به انقلاب ۱۸۷۱ نوشت، موضوع مرکزیِ جنگ داخلی در فرانسه، لذت او از رادیکالیسم خلاقانهٔ دموکراسی کمون است:

«کمون از مشاوران شهری که با رأی عمومیِ مردم در نواحی گوناگون شهر برگزیده می شدند تشکیل می شد. این افراد در هر لحظهای پاسخگو بودند و مقام شان پس گرفتنی بود. اکثریت این اعضاء البته از کارگران یا از نمایندگان سرشناسِ طبقهٔ کارگر بودند. کمون می بایست نه یک اندام پارلمانی، بلکه یک هیأت اجرایی و عمل کننده، یعنی اجرایی و قانون گذار در عین حال، باشد: نیروی انتظامی، به جای آن که همچنان ابزار حکومت مرکزی باشد، بیدرنگ از عناوین سیاسی اش محروم گردید، و تبدیل به ابزاری در دست کمون شد، ابزاری پاسخگو که در هر لحظه می توانست مقام اش را از دست مدهد.»

این را با سیاستمداران بی حساب وکتاب سرمایه داری مدرن مقایسه کنید. به تمام مقامات در ادارهٔ کمون و خدمات عمومی دستمزد کارگری پرداخت می شد. بزرگان و منافع شخصی شان دیگر تسلط نداشتند. مارکس [درمورد این مسئله] نوشت: «راز حقیقی کمون این بود: این اساساً حکومتی بود از آنِ طبقهٔ کارگر، زاییدهٔ نبرد طبقاتیِ تولید کننده بر ضد طبقات بهره مند از برخورداری و تملک، یعنی خلاصه شکل سیاسیِ سرانجام به دست آمده ای بود که رهایی اقتصادی کار [از قید سرمایه] از راه آن ممکن بود تحقق یذیر گردد. »

از اینها مهم تر، مارکس اشاره کرد که «سلطهٔ سیاسی تولیدکننده، نمی تواند با ابدی شدن بردگیِ اجتماعیِ او همزیستی داشته باشد. بنابراین، کمون می بایست در حکم اهرمی باشد برای برافکندن پایههای اقتصادی وجود طبقات، و و برافکندن خودِ سلطهٔ طبقاتی. با رها شدن کار [از قید سرمایه]، هر آدمی به کارکن تبدیل می شود و کار تولیدی دیگر صفتی نیست که به طبقهٔ معینی نسبت داده شود».

کارگران پاریس به مارکس نشان دادند که چگونه می توان دولت سرمایه داری را در هم شکست و چرا چنین حرکتی لازم بود: «طبقه کارگر نمی تواند به سادگی، دستگاه دولتی آماده را در دست بگیرد و از آن برای اهداف خود استفاده کند... یاریس، فقط از آن رو

می توانست مقاومت کند، به علتِ محاصره شدن از سوی دشمن، از شرّ ارتش موجود خلاص شده و جای آن را به نوعی گارد ملی داده بود که توده بدنه آن از کارگران تشکیل می شد... به همین دلیل، نخستین فرمان کمون درمورد الغاء ارتش دائمی و جانشین کردنِ آن با مردم مسلح بود... نیروی انتظامی، به جای آن که همچنان ابزار حکومت مرکزی باشد، بی درنگ از عناوین سیاسی اش محروم گردید، و تبدیل به ابزاری در دست کمون شد، ابزاری یاسخگو که در هر لحظه می توانست مقام اش را از دست بدهد».

مارکس از کمون به عنوان [نماد] سوسیالیسم حمایت نکرد. اما به نظر او، این مبنایی بود که بر آن جامعه ی نوین ساخته می شد - منادی آینده، نه آینده ای که در نظر گرفته شده بود:

«طبقهٔ کارگر از کمون انتظار معجزه نداشت. این طبقه هیچ ناکجاآبادِ ساخته و پرداختهای که بخواهد آن را به ضرب و زورِ فرمانی صادر شده از مرجع خلق مستقر سازد ندارد. این طبقه میداند که برای تحقق بخشیدن به رهاییِ خودش و همراه با آن تحقق بخشیدن به این شکل عالی تر زندگانی اجتماعی که تمامی حرکت جامه کنونی به اقتضاء ساخت اقتصادیِ خویش به نحوی اجتنابناپذیر به سمت آن پیش میرود، ناگزیر است دورانی طولانی از مبارزه را پشت سر بگذارد که طی آن، از راه رشتهای از فرآیندهای تاریخی شرایط و اوضاع و احوال حاکم بر جوامع و خود آدمیان یکسره دگرگون خواهند شد. هدف طبقهٔ کارگر تحقق بخشیدن به آرمانِ مطلوبِ کمال نیست، بلکه هدف وی فقط رها کردن عناصری از جامعه کهن بوژوایی که در حال فروریختن است نهفته است»

به رغم این که فرانسه در حال جنگ با پروس بیسمارک بود، کمون از نظر روحی قاطعانه بین المللی بود: «کمون، در زیر نظارت ارتش پروس که دو ایالت فرانسوی را به آلمان ملحق کرده بود، کارگران سراسر جهان را به کارگران فرانسوی می پیوست».

در همین حال، آدولف تی پرس، رئیس اجراییِ دولت، با بیسمارک توطئه کرد تا کمون پاریس را به عنوان شرط یک معاهدهٔ صلح برای پایان دادن به جنگ در هم بشکند. در مواجهه با شکست ارتش بیسمارک، او از ایده مسلح کردن مردم پاریس انتقاد کرد.

مارکس خاطرنشان کرد: «پاریس مسلح به معنای انقلاب مسلح بود». و بنابراین «با تسلیم کردن پاریس به دشمن، نه فقط پاریس، بلکه تمامی فرانسه را در اختیار پروس میگذارد... این واقعه گشایندهٔ جنگ داخلی ای است که این غاصبان بر آن بودند که از آن پس با کمک پروس بر ضد جمهوری و پاریس به راه بیندازند».

از روسیه در سال ۱۹۱۷، زمانی که سرمایهداران آشکارا از ایدهٔ دیکتاتوری آلمان برای درهم شکستن انقلاب کارگری استقبال کردند، تا جنگ جهانی دوم، زمانی که فرانسه دوباره شاهد بود که سرمایهدارانش قدرت را به نازیهای مهاجم میسپارند، و به طور کلی از زمانی که دولتها ترجیح دادند به جای کنترل کردن کارگران، توطئهی «[وجود] دشمن» را مطرح کنند، این سناریو بارها تکرار شده است.

در سال ۱۸۷۱، تی پرس، با هدف خلع سلاح پاریس، تلاش کرد توپ و تفنگهای گارد ملی -سلاحهایی که توسط کارگران در سال ۱۸۶۸ تأمین می شد- را تصاحب کند. آنها قصد نداشتند منفعلانه تسلیم شان کنند. زنان، کودکان و مردان با مهاجمان پروس و حاکمان خود روبرو شدند.

یکی از انتقادات جدی مارکس به کموناردها این بود که آنها اصرار مارکس برای سرکوب ستمگرانِ احتمالی خود را نادیده گرفتند. آگوست نیمتز در «مارکس و انگلس: سهم آنها در پیشرفت دموکراتیک» توضیح می دهد که چگونه پل لافارگ، شوهر جنی، دختر مارکس، نوشت: «آیا انگلس نمی توانست به این جا بیاید تا استعدادهای خود را در اختیار انقلاب بگذارد؟» اما جنی فهمید که کموناردها فقط به تجربهٔ نظامی نیاز ندارند. «بی اعتمادیِ کاملاً طبیعی به هر چیز نظامی» آنها را خویشت دار می کرد، حتا اگر به تجربه مطمئن بودند که باید ضر ورتأ آن را فرا گرفت.

مارکس نوشت: «مردان نظم نیز همچنین. نه تنها کسی دستی به روی شان بلند نکرد، بلکه پررویی شان آنقدر بود که دور هم جمع شدند و چند محل از استحکامات مرکز پاریس را به تصرف خود درآوردند. این عطوفتی که کمیتهٔ مرکزی از خود نشان داد، این بزرگواری کارگران مسلح پاریسی، که به هیچوجه با عادتهای «حزب منظم»

نمی خواند، آن چنان عجیب می نمود که از سوی آنان به عنوان نشانه ای از ضعف تلقی شد. »

مارکس نفرت جگرسوز شدیدی نسبت به طبقات حاکم اروپا داشت. تحقیر او نسبت به طفرههای آنها در اینجا مشخص است: «مهارت در دزدیهای کوچک دولتی، هنر داشتن در پیمانشکنی و خیانت، مهارت داشتن در تمام حیلههای ناچیز، ترفندهای حیلهگرانه و خیانتهای پست جنگ پارلمانی... با تعصبات طبقاتی که آنان را فراتر از نظرات قرار داده است». برای کسانی که امیدوارند وعدهٔ یک جامعه شایسته می تواند قلب استثمارگران امروزی را ذوب کند، خوب است که خلاصهٔ واکنش مارکس در مورد کمون را بخوانند:

(و چنین دگردیسیِ نفرتانگیزی چه چیزی را در ذهن بورژواهای همهٔ کشورها ثابت می کند؟ خوب دیگر، معلوم است: که کمون بر ضد تمدن توطئه کرده است. مردم پاریس، در شوق و اشتیاق حاصل از کمون جان می بازند. تعداد کشتگان این شهر، از تعداد کشته شدگان هر نبرد شناخته شدهٔ تاریخی فراتر رفته است. این چه چیزی را ثابت می کند؟ خوب دیگر، ثابت می کند که کمون حکومت این مردم نبوده، بلکه کار یک مشت جنایتکار غاصب بوده. زنهای پاریس، جان خود را با شادیِ تمام در سنگرها و جلوی جوخههای اعدام می دهند. این چه چیزی را ثابت می کند؟ خوب دیگر، ثابت می کند که اهریمن کمون آنان را به مه ژرها و هه کاتها تبدیل کرده است)

بورژوازی فقط می گوید که کمون از اعمال خشونت برای دفاع از خود بی میل بود، اما به محض این که بقای آن در خطر بود قهر مانانه جنگید. «که کمون، عطش غریزههای جهنمی خویش به خونریزی را، که گویا فقط در ساعات نزع و جان کندناش می بایست افسار بگسلد، ماه ها در زیر نقاب اعتدال و انسانیت پنهان کرده بود!» مارکس از ویران ساختن شهر حمایت کرد:

۳۴ نام دو زن اساطیری در اساطیر یونان، مظهر شهوت و تمایلات بد و هیولازادی.

«پاریسِ کارگری، با قربانی کردنِ قهرمانانهٔ خود، بناها و یادمانهی تاریخیای را طعمه شعلههای آتش کرد. اربابانش، که تن زنده پرولتاریا را قطعه قطعه میکنند، چرا میبایستی بتوانند با پیروزی و فخر تمام به بناهای دستنخوردهٔ مساکنی که ترکشان کرده بودند دوباره قدم بگذارند»

و مارکس یادداشت کرد: «بورژوازی سراسر جهان که شاهد قتل عام پس از پایان نبرد است، با احساسی از همدلی و همدستی به این صحنه می نگرد، ولی در مقابل هتک حرمت از آجر و سیمان از خشم به خود می پیچد!». هم مردان و هم زنان طبقات ممتاز به کشتار و شکنجهٔ کموناردهای شکست خورده در زندانها افتخار می کردند.

او میخواست جنایات آنها را بهخاطر بسپارند: «و اکنون، بعد از همهٔ این جنایات نفرت انگیز، به چهرهٔ دیگرِ این تمدن بورژوایی، به چهرهٔ شنیع ترش، آن چنان که در مطبوعاتشان آمده است، بنگرید». او به نقل از خبرنگار پاریسیِ یک روزنامهٔ محافظه کار لندن گفت: «در حالی که هنوز صدای تک تیراند ازهای پراکنده از دور به گوش می رسد؛ در حالی که مجروحان بخت برگشته ای را می بینی که در لابه لای سنگ گورهای پرلاشِز به حال خود رها شده اند تا بمیرند؛ در حالی که ۲۰۰۰ شورشیِ و حشت زده را، در بیم و هراس از نومیدی، در زیرزمینها و دهلیزهای گورستانها، بی پناه و سرگردان می بینی؛ در حالی که در کوچهها می بینی بی چارگانی در گروههای بیست نفره به ضرب می بینی؛ در حالی که در کوچهها می بینی بی چارگانی در گروههای بیست نفره به ضرب می ایند؛ بیلیارد و دومینو در پاریس… و از شنیدن صدای همهمه عیش و عشرتی که از لژهای مخصوص رستورانهای آلامد پاریس بر می خیزد تا سکوت شب را برهم زند، به جوش می آید».

هنگامی که تیرز پیروزی خود را در بوق و کرنا کرد، مارکس خشمش برانگیخته شد: «به هدف خود رسیدیم. آن چیزی که آرزوی عدالت، نظم، انسانیت، و

تمدن بود تحقق یافت. به راستی هم چنین بود. تمدن و عدالت بورژوآیی هر بار که بردگانی از این گونه به پا میخیزند و بر ضد خدایگانهای خویش قیام میکنند چهرهٔ شوم خود را به همین سان نشان میدهد. در این گونه لحظات است که این تمدن و عدالت نقاب از چهره بر میدارند تا سیمای همان وحشیگری بی نقاب و انتقام جویی بی قانونی که هستند آشکار گردد...

قهرمانگری و روح فداکاری و از خودگذشتگی مردم پاریس -از مرد، زد و کودک- در طی هشت روز مبارزه با سپاهیان ورسای، بعد از ورود این سپاهیان به پاریس، نیز نمایانگر عظمت آرمان آنان بود همچنان که فتح و غلبه جمهنی آن گروه غارتگر موسوم به سرباز نیز نموداری از روح فطری این تمدنی است که امثال همان سربازها جنگجویان مزدور و مدافعان آن هستند. چه تمدن پر افتخاری که مهمترین مسئلهاش اکنون این است که چگونه از شرّ کوه اجسادی که پس از پایان یافتن نبرد در کوچهها برجای گذاشته است خلاص شود!»

این جزوه را بخوانید، مطالعه کنید. این جزوه منبعی گرانبها برای هر نسل از فعالانی است که به دنبال راهنمایی در مورد چگونگی ایجاد اجتماعی انسانی و شایسته هستند – و سندی است از طول مدتی که طبقات حاکم برای جلوگیری از آن تلاش خواهند کرد. در جنگ داخلی در فرانسه، مارکس پایههای سیاست انقلاب و خودِ رهایی را پیریزی کرد.